—

E-MAGAZYN KATOLICKI NR 5/2025 (54)
ISSN 2719-3764 SIERPIEN-WRZESIEN A.D. 2025




™ [/
SIEJMY

E-MAGAZYN KATOLICKI

Wydawca

Piotr Ziemecki

Redakcja
Adam Budzinki
Monika Piosik
Agnieszka Wardak
Dominika Wrzatko
Piotr Ziemecki
Mitosz Zemta

Korekta

Piotr Ziemecki
Mitosz Zemta

Kontakt

siejmy.pl@gmail.com

ISSN 2719-3764

siejmy.pl



Powotanie to kwestia, nad ktorg chyba kazdy przynajmniej raz
W zyciu powaznie sie zastanawiat. Jak jednak je odkry¢ i wtasciwie
realizowac? Czy Pan Bog przygotowat dla nas jedng i niezmienng
Sciezke zycia? Czy powotanie jest czyms, co zmienia sie w zaleznosci
od naszych talentow, umiejetnosci, ale i stabosi i okolicznosci,
z ktorymi zyjemy? Jak obra¢ wtasciwg sciezke naszego ziemskiego
zycia i jak odwaznie podejs¢ do tego wyboru?

Na powyzsze pytania staramy sie odpowiedzie¢c w tym numerze
naszego e-magazynu. Mamy nadzieje, ze zawarte tu tresci pomogg
w lepszym spojrzeniu na swoje powotanie i wszystko to, co sie z nim
wigze.

Catg Redakcjg zyczymy owocnej lektury sierpniowo-wrzesniowego
numeru SIEJMY!



Lepsze i gorsze powotania
DOMINIKA WRZALKO

Powotanie kobiety
MONIKA PIOSIK

Przepis na swietosc
AGNIESZKA WARDAK

Obowigzek wyboru powotania
PIOTR ZIEMECKI

Papiez byt dzieckiem,
to | dziecko moze zostac papiezem
MIEOSZ ZEMEA

Czy Jezus naprawde uczy nas nienawidzic?
/rozumiec tk 14, 26.

ADAM BUDZINSKI

' 8 * e = 7‘; =] Czy Jezus
i ™ ; naprawde uczy nas
>
o = = 4 Papiez byt dzieckiem,
P rze p l S n a ﬂ e to i dziecko moze zostac papiezem

boWiazek w?la_b_rﬁ
powotania

LS

Powotanie

kobiety




DOMINIKA WRZAEKO



dkrywanie swojego powolania to obowiazek
kazdego z nas. Mlody czlowiek nieustannie
przekonuje sie, jak trudne to zadanie. Wymaga
glebokiego wejrzenia w swoje wnetrze i znalezienia
drogi, ktora polaczy nasze talenty, pasje,
temperament i wuzdolnienia. Jest to jeszcze
trudniejsze w dzisiejszym swiecie, ktory oferuje
pozornie nieograniczone mozliwosci wyboru. Wielu
osobom wkraczajagcym w dorostos¢ o wiele trudniej
jest zdecydowac¢ si¢ na jedna sSciezke zyciowa.
Co gorsza, Swiat przekonuje nas, ze niektore
wybory, niegdys oczywiste dla wiekszosci ludzi,
jak malzenstwo czy kaplanstwo, wigza sie
z nadmiernym trudem i ograniczeniami. Czy
jednak istniejg powolania lepsze i bardziej
wartosciowe, ktore chrzescijanin powinien stawiac
na pierwszym miejscu oraz te mniej obiecujace,
ktore swiadcza, Ze cos jest z nami nie tak?



Powotanie rozumiemy zazwyczaj jako Boze wezwanie
do konkretnego sposobu zycia i stuzby. Zawsze
towarzyszy mu jednak odpowiedz cztowieka, ktory

moze takie powotanie przyjgc¢ albo odrzucic.

Uwiodtes mnie, Panie, a ja pozwolilem sie uwiesc;
ujarzmites mnie i przemogtes. Statem sie codziennym

posmiewiskiem, wszyscy mi urqgajq (Jr 20,7).

Klasycznie rzecz ujmujgc, mozliwe sg trzy drogi: zycie
malzenskie i rodzinne, zycie poswiecone Bogu oraz
zycie samotne. Oprocz nich, kazdy cztowiek moze
realizowa¢ powolanie do konkretnego zawodu czy
stuzby. Wybor drogi zwigzanej z zZyciem zawodowym
zalezy od charakteru, osobowosci, temperamentu
oraz indywidualnych talentéw i uzdolnien jednostki.
Tego rodzaju powolanie mozna realizowac¢ niejako
rownolegle do giléwnej drogi zyciowej, dgzgc do
realizacji pelni swojego potencjalu. Mozna byc¢
mezem i policjantem, matks spelniajgcg sie jako
ksiegowa, albo zakonnicg pracujgcg jako dyrektorka
domu dziecka. Poza powolaniem do kaplanstwa czy
malzenstwa, istniejg wartosci, do ktorych powotany
jest kazdy czlowiek, niezaleznie od tego, jakg droge

zyciowg ostatecznie wybierze. Kazdy cztowiek jest



wezwany do zycia, do milosci i do szczescia z Bogiem.
Te powolania powinny byc¢ gléwnymi wytycznymi
naszego zycia, niezaleznie od tego, jaks drogg
zdecydujemy sie pojs¢ oraz jaki zawod bedziemy

wykonywac.

Bdg, ktory stworzyt cztowieka z mitosci, powotat go takze
do mitosci, ktora jest podstawowym i wrodzonym
powotaniem kazdej osoby ludzkiej. Czlowiek zostat
bowiem stworzony na obraz i podobieristwo Boga, ktory
sam ,jest mitosciq (1 J 4, 8. 16). Poniewaz Bdg stworzyt
mezczyzne i kobiete, ich wzajemna mitosé staje sie
obrazem absolutnej i niezniszczalnej mitosci, jakq Bdg
mituje cztowieka. Jest ona dobra, co wiecej bardzo dobra,
w oczach Stwodrcy. Mitos¢ matzeriska, ktorq Bdg
btogostawi, jest przeznaczona do tego, by byta ptodna
i urzgeczywistnita si¢ we wspdlnym dziele zachowywania
stworzenia: ,Bdg im blogostawil, méwigc do nich:
<<Bqdzcie ptodni i rozmnazajcie sig, abyscie zaludnili
ziemie i uczynili jq sobie poddang>>" (Rdz 1, 28).

Niektorzy mogg uzna¢, ze stluzba Bogu najpelniej
zrealizowac¢ sie¢ moze w powotaniu zakonnym czy
kaptanskim. W  kontekscie wiary, powotanie

kaptanskie jest postrzegane jako szczegolny dar



Bozej milosci 1 tajemnica, wymagajgca od
odpowiadajgcej na nie osoby poswiecenia zycia
i stuzby innym. Kaptanstwo moze by¢ rozumiane jako
tak wyjgtkowy wymiar powotlania, dlatego ze jest
darem od Boga, ktéry nikt nie moze sobie przypisac,
ajednoczesnie jest tajemnicg, gdyz nie zawsze mozna
w pelni wytlumaczy¢, jak sie je odkrylo. Z drugiej
jednak strony wspolczesnie czesto postrzega sie tego
rodzaju powotanie jako ucieczke od prawdziwego
zycia. W swiecie, w ktorym kazdy ma nieograniczone
mozliwosci, poswiecenie sie¢ stuzbie Bogu
i dobrowolne zrezygnowanie ze swobody, wielu
przyjemnosci oraz ze stworzenia zwigzku z plcig
przeciwng nie jest zrozumiale. Taka postawa dla
wiekszos$ci 0sob niezwigzanych z Kosciotem oznacza
raczej zmarnowanie sobie zycia, a nie wspanialg

droge zyciows,

Z drugiej strony wiele mtodych oséb wyznajgcych
katolickie wartosci, zwtaszcza kobiet, marzy
o malzenstwie. Ich pragnienie pobudza czesto
chociazby widok katolickich influencerow, ktorzy
pokazujg w internecie swoje idealne rodziny
i prezentujg te droge jako szczesliwg i nawet jesli nie
wolng od problemoéw, to dajgcg wielkie spelnienie.
Istnieje tez grono tradycyjnych zon, ktore przekonujg
mtode kobiety, ze te najlepiej mogg wypelni¢ swojg



zyciowg misje realizujgc sie jako zony i matki.
Przyklad tego rodzaju postaw wprawia wiele mtodych
kobiet w zagubienie. Z jednej strony sg niewgtpliwie
ambitne i majg wiele zainteresowan, a z drugiej
strony chciatyby dobrze realizowa¢ swoje powotanie.
Obawiajg sie, czy uda im sie potgczy¢ bycie dobrymi
matkami i zonami i realizacje swoich pasji oraz
wykonywanie obowigzkéw zawodowych. A jednak
lgczenie roznych sfer zyciowych w dzisiejszych
czasach nie powinno juz byc¢ problemem, istnieje
bowiem wiele przykltadow matzenstw, w ktorych obie
strony realizujg swoje kariery z sukcesem. Nawet
wiele tradycyjnych zon, ktore w Internecie pokazujg
tylko sfere zwigzang z wychowaniem dzieci,
w rzeczywistosci prowadzi swoje biznesy, posiada
wlasne marki, tworzy rekodzielo, albo prowadzi

z sukcesem konta na Instagramie.

Kolejnym krokiem dla osob, ktore zawarly
z sukcesem malzenstwo, jest posiadanie dzieci. Co
jednak z tymi malzonkami, ktérzy pomimo staran nie
mogy mie¢ potomstwa? Jeszcze przed Soborem
Watykanskim II gléwnym celem malzenstwa bylo
wlasnie posiadanie dzieci. Zgodnie z Kodeksem Prawa
Kanonicznego z 1917: ,Celem gtéwnym matzeristwa jest
rodzenie i wychowanie potomstwa, drugim celem jest

wzajemna pomoc”. Po Soborze na pierwszym miejscu



wysunieto aspekt zwigzany ze wspolnotg matzonkdow,
stawiajgc potomstwo dopiero na drugim miejscu.
Zgodnie z nowym Kodeksem Prawa Kanonicznego:
,2Matzeniskie przymierze, przez ktore megczyzna i kobieta
tworzq ze sobg wspdlnote catego 2ycia, skierowang ze
swej natury do dobra mationkow oraz do zrodzenia
i wychowania potomstwa, zostato miedzy ochrzczonymi
podniesione przez Chrystusa Pana do godnosci
sakramentu”. Ta niewielka zmiana polegajgca na
zamianie miejscami dwoch wartosci wielu osob
przywigzanych do przedsoborowej nauki Kosciota

wzbudza duzy niepokd;.

Zaniepokojeni tg zmiang argumentujg, ze
w przypadku postawienia posiadania potomstwa na
pierwszym miejscu, zwigzek malzenski jest
zorientowany na trzecig osobe, na dziecko. Mitos$¢ nie
moze by¢ skupiona tylko na dwoch osobach
matzenstwa, ale na czyms$ zewnetrznym wobec nich.
Dziecko staje sie urzeczywistnieniem milosci meza
i zony, a wszelkie trudy i wyrzeczenia zwigzane
z wychowaniem dzieci sprawiajg, ze relacja miedzy
matzonkami staje si¢ coraz pelniejsza. W sytuaciji,
kiedy  posiadanie  potomstwa jest dopiero
drugorzednym celem, dziecko staje si¢ jedynie milym
dodatkiem, nagroda. Poza tym, jesli

pierwszorzednym celem malzenstwa jest potomstwo,



to wszystkie czynnosci meza i zony bezposrednio lub
posrednio majg w  perspektywie  ojcostwo
i macierzynstwo, czyli zalozenie i rozwijanie rodziny.
Natomiast jesli glownym dobrem malzenstwa jest
wzajemna mitosc¢, to wiekszos¢ czynnosci meza i zony
bedzie skierowanych na wygodne ulozenie sobie

wspolnego zycia.

Po Soborze Watykanskim II Kosciot kladzie nacisk na
odpowiedzialne rodzicielstwo, czyli swiadome
i rozwazne podejmowanie decyzji o liczbie dzieci,
z zachowaniem zasad moralnych. Malzenstwo ma by¢
miejscem miltosci, wiernosci i wzajemnego wsparcia.
W wydanej w 1968 roku encyklice Humanae Vitae
papiez dopuszcza naturalne metody planowania
rodziny (np. obserwacja cyklu kobiety), o ile sg
stosowane z waznych powoddw i z poszanowaniem

moralnosci chrzescijanskie;j.

Nie mozna wiec powiedziec, ze malzenstwo, ktore nie
ma dzieci, gorzej realizuje cele swojego stanu. Istotny
moze by¢ powodd, dla ktorego dana para nie ma dzieci.
Oczywiscie nie mozna nikogo potepiac za to, ze nie
ma dzieci dlatego, ze nie pozwala mu na to zdrowie,
albo zmaga sie z bezplodnoscig. Warto jednak
zastanowi¢ sig, co w sytuacji, kiedy dane malzenstwo

nie chce miec¢ dzieci z innego powodu. Bardzo czesto



stoi za tymi powodami strach, dotyczacy tego, czy
damy sobie rade z kolejnym dzieckiem albo czy nasza
sytuacja finansowa za bardzo sie nie pogorszy. Takie
powody mogg byc¢ sygnalem, ze jestesmy zbyt bardzo
przywigzani do kwestii materialnych. Tymczasem
czlowiek ufajgcy Bogu nigdy nie powinien miec tego

rodzaju watpliwosci.

Co jednak z wszystkimi osobami, ktéorych marzenia
sie nie spelnig i ktore, chociazby bardzo sie staraty,
nie znajdg wspotlmatzonka? Czy takie osoby majg
prawo myslec, ze cos jest z nimi nie tak? Wiele osob
samotnych nie z wlasnej woli kusi taki sposéb
myslenia. Zastanawiajg sie, czy brakuje im
atrakcyjnosci fizycznej, czy moze sg za malo
towarzyskie i otwarte na innych ludzi. A jednak sam
Jezus mowil, ze istniejg osoby niezdolne do
malzenstwa od urodzenia, osoby, ktore w toku
swojego zycia staly sie do niego niezdolne i osoby,

ktore taki los wybraty na chwale Boga:

Rzekli Mu uczniowie: «Jesli tak ma sie sprawa czlowieka
z gong, to nie warto sie zenic». Lecz On im odpowiedziat:
«Nie wszyscy to pojmujg, lecz tylko ci, ktdrym to jest dane.

Bo sq niezdatni do matZenstwa, ktorzy z tona matki



takimi sie urodxili; i sq niezdatni do matzenstwa, ktorych
ludzie takimi uczynili; a sq i tacy bezzenni, ktdrzy dla
krélestwa niebieskiego sami zostali bezzenni. Kto moze

pojqc, niech pojmujeb (Mt 19, 10-12).

Istniejg ludzie niezdolni do matzenstwa ze wzgledu
na wrodzone choroby czy niepelnosprawnosc. Nie
znaczy to oczywiscie, Zze majg one zerowe szanse na
znalezienie Zyciowego partnera, moze to by¢ w ich
przypadku po prostu bardzo trudne. Niektorzy z kolei
zostali w swoim zyciu tak skrzywdzeni albo nabawili
sie tak powaznych zaburzen psychicznych, ze nie
potrafiag wejs¢ w zdrows i dojrzaty relacje z drugim
czlowiekiem. Zawsze jednak istnieje dla nich
nadzieja, mogg pracowa¢ nad sobg albo uzyska¢
profesjonalng pomoc. Sg tez osoby, ktore na drodze
modlitwy i rozeznania swiadomie zdecydowaly sie na

samotne zycie.

Samotnosc¢ bywa tez po prostu konsekwencjg zycia
w nieidealnym s$wiecie, w ktéorym nie kazdy moze
spetni¢ swoje marzenia. Trudnosci w zawarciu
zwigzku malzenskiego mogg tez wynikac¢ ze zmian
spotecznych, ktoére nastgpilty w ciggu ostatnich
dziesiecioleci i ktére sprawiajg, ze ludzie szukajg
partneréw coraz podzniej, a zwigzki sg coraz mniej

trwale. Nie pomaga rowniez fakt, ze we wspotczesnym



swiecie promuje sie konsumpcyjny styl zycia,
w ktéorym wygoda, swoboda i natychmiastowe
spelmianie kazdej zachcianki jawig sie jako
najwazniejsza wartosc. Wiele osob zdaje sie myslec,
ze zobowigzanie do pozostawania z drugim
czlowiekiem do $mierci to zbyt duze ograniczenie,
dlatego odkladajg mysl o malzenstwie na coraz

poznie;j.

Warto pamietac tez, ze malzenstwo nie jest celem
samym w sobie, ale jedng z mozliwych drog do Boga.
Zostala ona wymyslona po to, zeby malzonkowie
wspierali i umacniali siebie nawzajem na swojej
drodze do s$wietosci. Malzenstwo nie jest wiec
koniecznym wyborem dla osob, ktore nie zostaly
powolane do kaptanstwa ani zakonu, ale pewnego
rodzaju utatwieniem dla osob, ktorym trudniej bytoby
iS¢ przez zycie w pojedynke. W bardziej
kontrowersyjnej wersji tego pogladu, ktérg wyrazit na
przyklad swiety Pawel, malzenstwo powstalo dla ludzi
stabych, ktorzy w pojedynke zbyt tatwo daliby sie

poniesc swojej pozgdliwosci:

Co do spraw, o ktorych pisaliscie, to dobrze jest
czxtowiekowi nie tgczyc sie z kobietq. Ze wzgledu jednak
na niebezpieczenstwo rozpusty niech kazdy ma swojq

gone, a kagda swojego mega. Mgz niech oddaje



powinnos¢ zonie, podobnie tez zona mezowi. Zona nie
rozgporzqdza wlasnym ciatem, lecz jej mqz; podobnie tez
i mq@g nie rozgporzqdza wlasnym ciatem, ale fona. Nie
unikajcie jedno drugiego, chyba ze na pewien czas, za
obopdlng zgodq, by oddac¢ sie modlitwie; potem zndéw
wroccie do siebie, aby - wskutek niewstrzemiezliwosci
waszej - nie kusit was szatan. To, co mowie, pochodxzi

z wyrozumiatosci, a nie z nakazu (1 Kor 7, 1-6).

Samotnos$¢, niezaleznie od tego, czy tymczasowa, czy
stala, moze by¢ pewnego rodzaju darem. Ten stan
przypomina nam, ze tylko Bog zaspokoi nasze
najglebsze pragnienia i wypeilni pustke w naszym
zyciu, ktorej nie jest w stanie wypelic¢ zaden
czlowiek. Nawet osoby, ktore myslg o malzenstwie
w przyszlosci, mogg wykorzysta¢c okres bycia tzw.
singlem do poglebiania swojej relacji z Bogiem, pracy
nad sobg, czy skupieniem sie nad rozwijaniem
swoich talentow i pasji. Wazne jest tez, zeby nie
traktowac¢ samotnosci jako porazki, ale zeby w kazdej
sytuacji realizowa¢ swoje glowne powotanie -
powolanie do milosci, ktora moze przejawiac sie
wobec bliskich, przyjaciol oraz dzieci, naszego
rodzenstwa i znajomych. Cztowiek jest powolany do
zycia w spoleczenstwie. Dlatego niezaleznie od tego,
czy zyje w malzenstwie, czy jest sam, nie powinien

izolowac sie od innych ludzi. Nawet tak radykalne



powotania jak pustelnicze nie jest zaproszeniem do
izolacji, ale do jeszcze blizszej i radykalniejszej wiezi
z Bogiem i duchowej komunii z calg wspdlnotg
Kosciola. Wazne jest, aby szukac¢ sensu w tym co
robimy, mie¢ satysfakcjonujgce zycie zawodowe

i starac sie rowniez poprzez to stuzyc¢ ludziom.

Warto pamieta¢, ze nie ma bardziej i mniej
wartosciowych powolan. Kazde z nich jest taskg
i darem Boga, ktory trudno jest wytlumaczyc.
Niezaleznie od wyboru drogi zyciowej, kazdy cztowiek
jest powolany do miltosci i dgzenia do szczescia
z Bogiem. JesteSmy stworzeni na obraz
i podobienstwo Boga, wiec kazdy z nas powinien zyc¢
tak, zeby to podobienstwo do Boga sie
urzeczywistnialo w nas i bylo widoczne dla innych

ludzi.

Powotaniem rodzaju ludzkiego jest ukazywanie obrazu
Boga i przeksztatcanie sig na obraz Jedynego Syna Ojca.
Powotanie to przyjmuje forme osobistq, poniewaz kazdy
jest wezwany do Boskiego szczescia: dotyczy ono takze

catej wspolnoty ludzkiej?.



Rozwazajgc wybor drogi zyciowej, jak i kolejne kroki
na tej drodze, zawsze warto zastanawiac¢ sie nad
naszymi motywacjami. Wybor zycia w samotnosci
moze tak naprawde plyng¢ ze strachu przed
malzenstwem, odpowiedzialnoscig, rodzicielstwem
albo ze zbyt malego poczucia wartosci, ktore kaze
nam mysle¢, ze nie zastugujemy na milosc.
Samotnosc nigdy nie moze by¢ ucieczks, ale powinna
stuzy¢ calemu s$wiatu. Tym, co moze pomoc nam
podjac¢ decyzje dotyczgcg naszego powotlania, jest
odpowiedz na pytanie: czy to jak zyje, prowadzi mnie
do mitosci, do daru z siebie, czy prowadzi mnie do
coraz wiekszej izolacji od innych i zamkniecia
w sobie? Powolanie jest drogg ku coraz wiekszemu
szczesciu i spelieniu, dlatego jego realizacja nigdy
nie powinna prowadzic ku frustracji i zamknieciu sie

na drugiego cztowieka.

[1] Katechizm Kosciota katolickiego nr 1604;
[2] Katechizm Kosciota katolickiego nr 1877.



s
i/

g
K

‘}
3
3
1




ytanie o to, jakie jest moje powolanie, jest
W pewnym sensie pytaniem o tozsamosg¢, o to kim tak
naprawde jestem. Czy, jako kobieta, patrzysz czasem
na siebie tymi wlasnie, kobiecymi oczami?

Co to znaczy byc¢ kobietg? Do czego, jako kobieta,
zastalam powotana? Wspodlczesnie te pytania sg bardzo
wazne i aktualne. Chociaz wydaje mi sie, ze nieczesto
je zadajemy. Poza tym, rozgladajgc sie wokol,
obserwujgc rodzine, przyjaciol, wspolpracownikow,
sledzgc osoby publiczne, wcale nie jest tatwo znalez¢

na nie odpowiedz.

W dzisiejszym $wiecie na kobiety nakladana jest
ogromna presja zwigzana z kultem samorealizacji
i samorozwoju. Sprawia to, ze ogniskujemy catg swojg
uwage na zaliczaniu kolejnych etapow edukacji lub
awansow zawodowych. Podobnie zaczynamy tez
traktowac¢ relacje z najblizszymi. Podchodzimy do
nich, jak do kolejnych projektow, ktore trzeba
wlasciwie zrealizowac, po to, by je nastepnie odtozyc na
potke z napisem ,sukces”. Ciggle gonimy jakis
nieuchwytny wzor kobiety, ktora kolokwialnie mowigc
,wszystko ogarnie”, niezaleznie od tego, ile wezmie
sobie na glowe. Ewentualnie, drugg skrajnoscig, jest

zanegowanie tych przymiotow, ktore tradycyjnie



opisuje sie jako kobiece. To z kolei skutkuje mniej lub
bardziej widocznym, wewnetrznym buntem przeciwko

swojej najglebszej tozsamosci.

Spojrzmy, ze niezaleznie od tego, za jakimi prgdami
myslowymi  podaza  wspolczesna  kobieta, to
bezposrednio lub posrednio i tak sie o cos troszczy.
Niektore kobiety wybierajg rodzine, inne kariere,
jeszcze inne zwierzeta lub jakies przedsiewziecie
prospoleczne lub charytatywne. Sg tez takie, ktore
postawig Boga na pierwszym miejscu. Te sumiennosc
i skrupulatnosc¢ w codziennym pielegnowaniu swojego
wybranego zajecia mozna jednak zaobserwowac
u wielu kobiet. Potrzeba opieki, pewnego
zorganizowania komus lub czemus przestrzeni, jest

silniejsza od wiekszosci z nas.

Co si¢ jednak stanie, gdy bardziej wnikliwie spojrzymy
na kobiecg tozsamosc¢? Sprawdzmy zatem, kim jest

kobieta w zamysle Boga.

,Biblia okresla to stowem EZER KENEGDO. Kenegdo,
czyli pomocnik, podpora, wsparcie, w stosunku do kogos.
Ezer to wewnetrzna sita, wybawienie, pomoc. W Starym
Testamencie zostato to wyrazenie uzyte tylko dwadziescia
razy. Dziewietnascie razy, by przywolaé¢ Boga jako
ostatniq i jedyng deske ratunku w rogpaczliwym
potozeniu. Raz, by tak okresli¢ kobiete. Mogna wiec
wyjasnienie tych stow ujgé w taki sposdob, e EZER
KENEGDO = WIERNY TOWARZYSZ. Ezer to ktos, kto jest



po twojej stronie. [...] Nikt inny, tylko Bog i kobieta, to
EZER KENEGDO. Odpowiednia pomoc, wierny
towargysz, ktos kto jest po mojej stronie. Zawsze — nawet
w trudnosciach [...] — kobieta, jako Exzer, jest znakiem Boga
— Tego, ktdry jest sprzymierzencem, ktory wspiera i daje
site. Mamy swiadczyc przez towarzyszenie, ze Bog JEST
BLISKO, ze prowadzi, wspiera, umacnia, 2e sie troszczy

i jest wierny.™

,Jowarzyszka” to stowo dzisiaj jakby zapominane.
Oznacza kobiete obecng przy innej osobie, w roznych
sytuacjach.  Znajdziemy tez  informacje, ze
etymologicznie ,towarzysz" oznaczal kogos, kto dzieli
te samg wlasnosc¢ lub dobro z kims$ innym. Patrzgc
tylko przez pryzmat tego jednego stowa mozemy
zauwazyc, ze towarzyszenie, jako czynnosc¢ moze, czy
wrecz powinno sie odnosi¢ do roznych osob. Kobieta
jest zatem towarzyszkg w pierwszej kolejnosci Boga.
Moze tez towarzyszy¢ mezczyznie, dziecku lub innej
kobiecie, niezaleznie od tego jak bliska lgczy ich
relacja. Co za tym idzie, kobieta dzieli si¢ z innymi
swoimi talentami, czyli tym, co sama otrzymala od
Boga. Robi to jednak nie jako wydajgcy polecenia
manager, ale wlasnie jako ktos, kto stoi obok
i delikatnie wspiera, nakierowujgc na witasciwe tory.
Jako ta, ktora trzyma sie wystarczajgco blisko, by moc

rozswietli¢c mroki sytuacji swojg obecnoscig.

Sprobujmy zatem zmierzy¢ sie z konsekwencjami tego

wielkiego Bozego planu, przyznajgcego kobiecie



niesamowitg wrecz odpowiedzialnos¢ — swiadczenia
o Nim i stania na strazy tego, by swiat stale miat z Nim
kontakt.

W  ksiedze Przystow przeczytamy: ,Najmedrsza
z niewiast dom sobie buduje, wtasnorecznie go niszczy
gtupota” (Prz. 14,1). Spojrzmy na ten dom szeroko,
majgc na mysli spoteczenstwo, miejsce pracy, parafie
lub rodzine. Przeciez to postawa kobiet, ich
zachowania, pragnienia serca i cele sg motywem
bardzo wielu decyzji, podejmowanych nie tylko przez
mezczyzn. To kobieta ma te zdolnos¢, by przeczytac
sytuacje miedzy wierszami, tym samym moze
odpowiednio wczesnie zareagowac¢. Tu wilasnie
potrzebna jest madros¢, tak aby ta reakcja nie byta
pochopna. W takich chwilach moze sie ujawnic
kobieca sita wynikajgca v umiejetnosci
,<fowarzyszenia”. To przeciez wlasnie kobieta jest
motorem dzialania, szczegolnie dla tych, ktorzy sg jej

bliscy.

Nie zapominajmy tez, ze w Bozym planie ,|..] kobieta
jest wezwana do tego, aby swojg osobq, obecnoscig
podtrzymywac gycie i o nie sie troszczyc™. I znowu zycie
mozemy rozumiec szeroko, nie tylko jako wychowanie
dzieci, ale jako budowanie spotecznosci dojrzatej
i odpowiedzialnej. Jako troske o ksztaltowanie
odpowiednich postaw i zachowan w zyciu rodzinnym,
zawodowym i publicznym. To wszystko nalezy do

zadan bardzo gleboko wpisanych w tozsamosc kobiety.



Z kolei bl kard. Stefan Wyszynski zadanie kobiet
(szczegolnie polskich) przedstawil nastepujgco: ,straz
gycia, wiary, obyczajow; straz trzezwej i ofiarnej rodziny;
straz mitosci i ducha pokoju w Narodzie. Jesli to
wykonacie, to bedzie nowy poczqtek cuddw w polskiej
Kanie w nowym tysigcleciu™. Bez znajgcej swojg
wartos¢ i swoje powolanie — kobiety towarzyszgcej —
swiat umiera w czelusciach braku milosci

i opiekunczego ciepta Boga.

Spojrzmy na wielky odpowiedzialnosc, ktora cigzy na
powotaniu wyznaczonym kazdej kobiecie. Jest to rola
towarzyszki, cichej i mgdrej przewodniczki - tej, ktora
widzi i wie. Wlasnie dzieki temu kobieta moze
delikatnie prowadzic¢, nie w sposob rozkazujgcy, ale
W sposob motywujgcy do samodzielnego rozwoju. To
kobieca czulos¢, sita i determinacja mogg przyjsc
z pomocg tongcej w grzechach ludzkosci. Kazda z nas
musi jednak sama dostrzec to, jak patrzy na nas Bog.
Koniecznym jest najpierw uswiadomi¢ sobie jak
bardzo On nas kocha, po to by pdzniej, wlasnie w ten
sam sposob, sprobowac ukochac¢ swoich najblizszych.
Tak jak Bog daje swoim dzieciom najlepsze dary, tak
i kobieta jest wezwana do tego, by dawac¢ to co

najlepsze swoim bliskim.



Zrodla:

[1] M. Plucner (2020). Najlepsza towarzyszka — Ezer Kenegdo,
POMOC  Wydawnictwo  Misjonarzy = Krwi  Chrystusa,
Czestochowa, s. 59-60.

[2] s. J. Pudetko (2011). Powotanie kobiety wedtug Syracydesa,
Verbum Vitae 19: 89-105, s. 104.

[3] kard. S. Wyszynski (2020). O godnosci kobiety, SUMUS,
Zielonka,s. 272.



-}l

; ey
\‘J 4




ezeli ktos zapytalby mnie, ktory tekst
W najprostszy sposob wyjasnia idee¢ powszechnego
powolania do swietosci, odpowiedzialabym bez
wahania, ze piosenka ,Swiety usmiechniety”
zespolu Arka Noego. W refrenie jest wymieniane, kto
moze byc swiety - duzy i maly, gruby i chudy. Ale, co
najwazniejsze, ,taki ja i taki ty moze swietym by¢”.
I to jest wlasnie sedno powszechnego powolania do
swietosci - kazdy z nas moze byc¢ swietym. Slowa
ostatniej zwrotki, ktore brzmia ,Gdzie mozna
dzisiaj swietych zobaczyc¢? Sg miedzy nami w szkole
i w pracy” dodaja jeszcze jeden wazny element -
(przyszli) swieci sa wsrod nas. To zwykli ludzie
roznych zawodow i ze wszystkich Sciezek zycia. Bo
nie ma jednego przepisu na bycie swietym.



O powszechnym powotaniu do swietosci przypomniat
nam Sobor Watykanski II konstytucjg Lumen Gentium
wydang w listopadzie 1964 roku. Jest w niej napisane
miedzy innymi, ze w Kosciele wszyscy sg powotani do
swietosci, mimo tego, ze nie wszyscy idg takg samg
drogg oraz ze jest wiele rodzajow zycia i obowigzkoéw
z nimi zwigzanych, ale swietos¢ jest tylko jedna.
W powszechnym powotaniu do swietosci chodzi wiec
o to, ze kazdy z nas nie tylko moze, ale i powinien
dazy¢ do swietosci bez wzgledu na pochodzenie, wiek,

wyksztalcenie czy droge zZyciows.

Jednak o tym, zZe wszyscy jestesmy powotani do
swietosci jest mowa od samego poczatku Kosciota.
W Ewangelii sw. Mateusza Jezus powiedzial: ,Bgdzcie
wiec wy doskonali, jak doskonaly jest Ojciec wasz
niebieski” (Mt 5, 48). W tym fragmencie nie chodzi
oczywiscie o to, zeby by¢ doskonatymi w znaczeniu
niepopetniania btedow, tylko o doskonatos¢ mitosci
do Boga i nieustanne podnoszenie sie po upadku.
Z kolei w pierwszym liscie do Tesaloniczan swiety
Pawel pisze: “Albowiem wolg Bozg jest wasze
uswiecenie” (1 Tes 4, 3), a w liscie do Efezjan: ;W Nim
bowiem wybral nas przed zalozeniem swiata, abySmy
byli $wieci i nieskalani przed Jego obliczem” (Ef 1, 4).

Tak wiec w samym Pismie Swietym kilkukrotnie



pojawia sie ten sam przekaz: Bog chce, abysmy byli
swieci. Mamy byc¢ tacy jak On, a poniewaz On jest

doskonaty i swiety i my mamy takimi by¢.

Niestety pomimo tego, ze tyle razy jest powtarzane
w Biblii to, ze wszyscy powinnismy byc¢ swieci, bardzo
duzo osob nie rozumie, ze chodzi o wszystkich
wszystkich. Dla zaskakujgco wielu ludzi swietosc jest
czyms poza zasiegiem “zwyklego” cztowieka; czyms, co
moga zdoby¢ tylko wybitne jednostki. Swieci to dla
nich ci, ktorzy sg Doktorami Kosciota i zatozycielami
zakonow. To ci, ktorzy zgineli w meczenski sposob,
dokonywali nieziemskich poswiecen i mieli
objawienia lub stygmaty. Co za tym idzie, dla tych osob
swietos¢ wydaje sie by¢ nieosiggalna, bo nie majg one
powotlania do kaptanstwa czy do zakonu, nie majg zbyt
duzej wiedzy teologicznej i raczej nie beds mialy
okazji oddac¢ swojego zycia za drugg osobe albo za
wiare. Jednak kiedy w Kosciele mowimy ,swieci”, to
zwykle nie chodzi nam tylko o tych wymienianych
w Litanii do Wszystkich Swietych.

Kiedy podczas wyznania wiary mowimy, ze wierzymy
w “swietych obcowanie”, nie mamy na mysli tylko tych
swietych, ktorzy zostali kanonizowani. A 1 listopada,
w Uroczystos¢ Wszystkich Swietych, skupiamy sie na
mszach na cmentarzach i odwiedzinach grobow

naszych bliskich zmartych, a nie na relikwiach



i pielgrzymkach do sanktuariow. W Kosciele
Katolickim s$wietymi sg wszystkie dusze, ktére po
Smierci trafily do nieba. I tak, sg swieci, ktorzy sg
“znani”, ktorzy zostali oficjalnie kanonizowani i majg
swoj kult, ale (najprawdopodobniej, poniewaz nie jest
nam znana wola Boga) jest to bardzo niewielka czes¢

wszystkich dusz znajdujgcych sie w niebie.

Dlatego kiedy jest mowa o powszechnym powotlaniu
do S$wietosci, to nie chodzi o to, Ze wszyscy
powinnismy dgzy¢ do tego, zeby kiedys by¢
kanonizowanym. Nie powinno nam zaleze¢ na
rozglosie, stawie, na tym, zeby znal nas caly sSwiat,
a wokol naszej osoby powstawal kult. Powszechne
powotanie do $wietosci oznacza, ze kazdy z nas ma
dazy¢ do tego, by po smierci znalezc¢ sie w niebie. I jest
to nie tyle nakaz, co nasze przeznaczenie. Wszyscy

jestesmy powotlani, by by¢ swietymi, by dojsc¢ do nieba.

Nie jest to nieosiggalny cel. Bog nigdy nie daje nam
zadan ponad nasze sily. Nie powoluje nas do czegos, co
przekracza nasze mozliwosci. Jezeli wiec kazdy
czlowiek jest powolany do s$wietosci, to znaczy, ze
kazdy czlowiek jest w stanie te swietosc osiggngc. I nie
musi wprowadzac drastycznych zmian w swoim zyciu,
aby to zrobi¢. Nie musi wstgpi¢c do zakonu
klauzurowego ani wyjecha¢ na misje. Nie musi

spedzac calego dnia na modlitwie ani rozdac na



jalmuzne calg majetnosc¢ swojg. Wystarczy, ze sie na to
zdecyduje. Wystarczy, ze podejmie postanowienie:
,tak, chce by¢ swiety”. Bo bycie swietym jest dostepne
dla kazdego, nie wazne gdzie mieszka, czym sie
zajmuje albo jaka byla jego przeszlosc. Nie ma jedne;j

drogi do swietosci.

Oprocz tego, ze kazdy ma powotanie do sSwietosci,
kazdy ma rowniez powolanie zawodowe oraz
powotlanie do malzenstwa, rodziny lub do celibatu. Te
powotania nie wykluczajg siebie nawzajem. Kazde
z nich moze prowadzic¢ do nieba. I aby tam dotrze¢, nie
trzeba wcale robi¢ nadzwyczajnych rzeczy. Nie trzeba
napisa¢ ksigzki, po przeczytaniu ktorej nawrocg sie
tysigce ludzi. Nie trzeba zalozy¢ nowej wspdlnoty,
ktora przyblizy ttumy ludzi do Boga. Nie trzeba jechac
do krajow rozwijajgcych sie, zeby budowac¢ koscioty
i nawracac cale wioski. Wystarczy is¢ drogg
wyznaczong przez Boga i dzien po dniu starac sie¢ jak
najlepiej wykonywac¢ powierzone nam zadania
i obowigzki oraz wykorzystywa¢ dawane nam okazje

do czynienia dobra.

Wiec jak mozemy zaczgc? Co zrobid, jezeli w tej chwili
stwierdzimy: ,od teraz chce is¢ drogg Swietosci”? Jak

juz wspomniatam, nie musimy w tym celu wywracac



naszego zycia do gory nogami. Mozemy zaczgc¢ powoli,

krok po kroku, od niewielkich rzeczy.

Od niewielkich rzeczy, takich jak na przyklad
starannos¢. Czasami nie doceniamy tego, jak wiele
moze da¢ dokladnie wykonana praca, w ktorej
wszystko dopiete jest na ostatni guzik. Kiedy
przykladamy uwage do detali i pilnujemy, zeby to, co
robimy, bylo najwyzszej jakosci, dajemy innym -
ktorzy zauwazajg nasz wysilek - dobre swiadectwo nie
tylko o sobie, ale, co wazniejsze, o katolicyzmie. Jezeli
inne osoby w naszej pracy wiedzg, ze jestesSmy
katolikami, bo na przykltad modlimy sie przed
positkiem, i zauwazajg tez, ze w naszych raportach nie
ma literowek, nasze prezentacje sg estetyczne, a nasza
praca jest zawsze dobrej jakosci, to wyrabiajg sobie
opinie, ze katolicy sg dobrymi pracownikami. Dbatos¢
o detale jest wazna tez wtedy, kiedy nikt nie zauwazy
naszej dodatkowej pracy. Czy ktos zobaczy, ze
poscieliliSmy nasze 16zko z bardzo duzg dokladnoscisg,
pilnujac, zeby koldra i poduszki byly rowno ulozone?
Czy ktos zda sobie sprawe z tego, Zze prowadzimy swoje
prywatne notatki w sposob uporzgdkowany
i estetyczny? Tak, ktos tak. A raczej Ktos. ,Ojciec twoj,
ktory widzi w ukryciu” (Mt 6, 6). Bog bedzie wiedziat,
czy dbasz o szczegodly. Ale czy byloby grzechem
gdybysmy o nie nie dbali? Grzechem nie. Ma to jednak
znaczenie, jezeli chcemy ofiarowywa¢ naszg prace
Bogu.



To jest bowiem bardzo waznym aspektem dgzenia do
swietosci - uswiecanie naszej pracy. Kazdy zawod,
nawet ten najbardziej pogardzany przez ludzi, moze
nas doprowadzi¢ do swietosci, jezeli bedziemy go
wykonywac¢ najlepiej jak umiemy i prace naszg
ofiarowywa¢ Bogu. Nie jest to skomplikowane.
Wystarczy przed rozpoczeciem pracy albo juz w jej
trakcie pomysle¢: “Boze, ofiarowuje Tobie mojg
dzisiejszg prace”. Mozna doda¢ w jakiej intencji
chcemy jg ofiarowac¢. I potem po prostu starac¢ sie
pracowac¢ jak najlepiej - porzadnie, efektywnie,
starannie. A kiedy spadnie nam poziom motywacji
albo po prostu nie bedzie sie nam juz chciato wktadac¢
tyle wysitku w naszg prace, trzeba przypomniec sobie,
ze ofiarowujemy jg Bogu, wiec musi by¢ ona jak
najwyzszej jakosci, zwlaszcza jezeli ofiara ta jest
w jakiej$ konkretnej intencji. Tutaj dobrym pomystem
jest na przyklad potozenie krzyzyka albo swietego
obrazka kolo naszego miejsca pracy, tak, zebysmy
pamietali o tym, Komu ofiarowalismy nasz dzisiejszy
wysitek. W ten sposob uswiecamy naszg prace.
Dlatego, ze nie wykonujemy jej, poniewaz musimy, po
to zeby zarobic¢ pienigdze albo nawet dlatego ze naszg
prace lubimy, tylko dlatego ze przypisujemy jej wyzszy
cel. Jest ona ofiarg dla Boga skladang w waznych dla

nas intencjach.

Nasza praca zawodowa nie jest jedyng pracg, ktorg

mozemy ofiarowac¢ Bogu. Takze wolontariat - czy to



organizowany oficjalnie przez jakas fundacje lub
stowarzyszenie, czy to wychodzgcy z oddolnej
inicjatywy - moze byc¢ czasem, ktory uswiecamy. Jest
on bardzo cenny, bo nie tylko wykonujemy go
nieodptatnie, wiec nie mamy tu zadnej motywacji
finansowej, ale rowniez nasza praca w sposob bardzo
konkretny pomaga osobom potrzebujgcym. Mozemy
,podwoi¢” moc naszego wysitku wkladanego
w wolontariat, ofiarowujgc to, co robimy, w intencji
0osOb, ktérym pomagamy. W ten sposob oprocz
pomocy materialnej otrzymajg one rowniez pomoc
duchowsg. Wazne jednak, zZeby nie wpasc¢
w nastawienie: ,niewazne, jak wykonam swojg robote;
niech sie cieszg, ze w ogdle pomagam”. Wioz w te
prace cale swoje serce - pomimo tego (a moze wlasnie

dlatego), ze nie musisz jej wykonywac.

Jest jeszcze jeden rodzaj pracy, o ktorym czasami
zapominamy (albo nawet nie traktujemy go jak pracy),
chociaz wykonujemy go prawie codziennie - praca
w domu. Obowigzki domowe kazdego z nas wygladajg
nieco inaczej, ale tgczy je jedno - nie ma odgornego
przymusu wykonywania ich; robimy je tylko
i wytgcznie dla siebie i dla 0osob, z ktorymi mieszkamy.
Czasami zwyczajnie nie chce nam sie ich robi¢, bo
wykonujemy je zwykle w naszym ,czasie wolnym?,
kiedy moglibySmy odpoczgc¢ i zajgc¢ sie ciekawszymi

rzeczami. Z tego powodu czesto pojawia sie pokusa,



zeby zrobic je byle jak, bo, jezeli nie spodziewamy sie
gosci, to tylko domownicy zobacza, ze podloga jest
niedokladnie odkurzona, a na blacie zostalo kilka
okruszkow. Jednak wysitek wlozony w to, Zeby naszym
bliskim dobrze sie mieszkalo, w tworzenie cieptego
ogniska domowego, w zmudng, rutynowg prace, jest
bardzo wiele wart. Dlatego dobrze jest ofiarowac Bogu
nasze codzienne obowigzki domowe - za
domownikéw, gnebigce nas  problemy czy

najwazniejszg w danej chwili dla nas intencje.

Naszym darem dla Boga moze by¢ tez wszystko, co nas
kosztuje. Kiedy mamy jakies zmartwienie, kiedy cos
nas boli, kiedy sie czyms stresujemy - wszystko to
mozemy ofiarowa¢ Bogu. Dzieki temu nie tylko
nadajemy naszemu cierpieniu nadprzyrodzony

wymiar, ale rowniez czujemy, ze ma ono sens.

Odsetek katolikow, ktorym dane bedzie kiedykolwiek
wyjechac¢ na misje do dalekich krajow i tam nawracac
ludzi, ktorzy nigdy nie styszeli o Bogu, jest bardzo
niewielki. Kazdy z nas moze jednak pelnic¢ swojg misje
apostolskg w inny sposob - swiadczgc o Bogu wsrod
swojej rodziny, bliskich i dalszych znajomych oraz
0soOb, ktore mijamy na ulicy. Czasami ci inni ludzie

wiedzg, ze jestesmy katolikami, czasami domyslajg



sie, bo na przyklad mamy na drzwiach napisane
‘C+M+B’ albo nosimy medalik, a czasami mogg nie
mie¢ o tym pojecia. Wazne jest, zeby miec
swiadomos¢, ze nasze czyny i zachowanie mogg miec
wplyw na to, jak inni postrzegajg nie tylko nas, ale
i Kosciol, oraz ze mogg przyczynic sie do tego, czy ktos

oddali sie od Boga, czy sie do Niego przyblizy.

Jak juz wspomnialam, porzgdne wykonanie pracy
wszelkiego rodzaju jest bardzo dobrym swiadectwem
i pomaga ono uswieca¢ nasze zycie i przyciggac
innych do Boga. Ale istnieje jeszcze tak wiele innych
elementéw, ktore sg wazne w naszej drodze do
swietosci. Na przyklad relacje z innymi ludzmi.
Z niektérymi dogadujemy sie bardzo dobrze, z innymi
kiepsko. Niestety nie jest tak, Ze mozemy sobie wybrac,
ze chcemy rozmawiac tylko z osobami, z ktéorymi sie
dogadujemy. To jak traktujemy osoby, z ktorymi ciezko
nam zlapac¢ dobry kontakt, moze byc¢ swiadectwem

tego, jaka jestesmy osoba.

Ciezko stwierdzic¢, kogo potrafimy potraktowac gorzej:
osoby bliskie czy nam nieznajome. Z jednej strony
czasami tatwiej jest nam “wyzyc sie¢” na bliskich, bo
zakladamy, ze lagodniej nas potraktujg i nie obrazg sie
na nas, kiedy wylejemy na nich swoje frustracje.
Zdarza sie tez, ze jestesmy juz tak przyzwyczajeni do

ktétni, denerwowania sie, zniecierpliwionego



wzdychania itd, ze nawet nie pomyslimy, ze
moglibysmy lepiej odnosi¢ si¢ do najblizszych nam
0osOb. Czasami roznica pokoleniowa, choroby, inne
poglady mogg sprawic¢, ze trudno nam traktowac
kogo$ powaznie; trudno jest nam nie traci¢
cierpliwosci, ale mozemy to ofiarowa¢ Bogu, proszgc
Go tez o pomoc w utrzymaniu jak najlepszych relacji z

tg drugg osoba.

Z drugiej strony, ludzi nam nieznajomych moze by¢
nam tatwiej zle potraktowac, bo zakladamy, ze raczej
sie juz z nimi nie zobaczymy. Poza tym nie boimy sie,
ze zepsujemy sobie relacje, bo ich z tg osobg nie mamy.
Latwo jest by¢ mitym dla kogos, kto byt dla nas mity
jako pierwszy. Ale kiedy ktos obcy ma do nas
pretensje? Odezwie sie nieprzyjemnie? Albo nawet
jego stosunek do nas bedzie neutralny - czy
potrafilibysmy sie usmiechng¢ jako pierwsi? To jak
przebiegng takie codzienne interakcje nieznajgcych
sie osob, moze miec¢ zaskakujgco duzy wptyw i to nie
tylko na obie strony, ale tez na obserwujgcych. Kiedys
jechalam ze znajomg autobusem i jakis nieznajomy
odezwal sie do niej z duzg dozg rozdraznienia, a ona
odpowiedziala w tak mity sposdb i bez zadnej zlosci,
ze.. no wlasnie, ze do tej pory o tym mysle. To byly dla
mnie takie mate rekolekcje. Warto sie zastanowic nad
tym, jak traktujemy obce nam osoby. Czy nieznajomi

ludzie po rozmowie z nami bedg napelnieni nadziejg



czy smutkiem? Czy swiadkowie tego zdarzenia stang
sie lepszymi ludZmi, zobaczywszy je? Czy
przyblizyliSmy tych obcych do Boga? Czy staralismy

sie budowac Krolestwo Niebieskie na ziemi?

Droga do swietosci nie jest prosta. Wymaga od nas
duzo wysitku, zeby nadawac wszystkiemu, co robimy,
nadprzyrodzony wymiar. Wymaga wytrwalosci, aby
umiec¢ podnosi¢ sie po upadkach. I wymaga pokory,
zeby moc zrozumiec, ze sami do nieba nie dojdziemy.
Potrzebujemy pomocy od Boga. Bez tego nawet
najgorliwsze nasze starania bedg na nic. “Daremne
jest wasze wstawanie przed switem i przesiadywanie
do pozna w nocy. Chleb spozywacie zapracowany
ciezko, a Pan i we $nie darzy swych umitowanych.” (Ps
127,2).



' w’/

)D azek —all']tal

"Po otania

PIOTR ZIEMECKI



ieodlacznym elementem zycia duchowego
kazdego czlowieka jest odpowiedz na pytanie,
jakie jest nasze powolanie. Ma to oczywiscie
rowniez swoj wymiar pozareligijny, gdyz
realizacja powolania zwykle ma tez pewien
zewnetrzny, spoleczny wyraz. Wydawac¢ by sie
moglo wiec, ze kazdy z nas, bez wzgledu na poziom
zycia religijnego, musi stanac¢ kiedys przed
wyzwaniem wstuchania sie w tzw. glos powolania.
Kwestia tegoo, do czego bedziemy dazy¢, kim
w zyciu bedziemy oraz jakie czekajg nas na tej
drodze szanse i zagrozenia, dotyczy kazdego
z nas. A jednak w swiecie zdominowanym przez
relatywizm, materializm, konsumpcjonizm
i egocentryzm, nie kazdy chce w ogole
podejmowac sie odpowiedzi na pytanie o wlasne
powolanie. Zyjac z dnia na dzien lub ignorujac
wlasny potencjal, stajemy sie coraz czesciej
spoleczenstwem pelnym odrzuconych powolan,
od ktorych ucieklismy. Tymczasem sensowny
wybor S$ciezki naszego ziemskiego Zycia jest
jednym // podstawowych obowigzkow
chrzescijanina.



Na samym poczatku wypada krotko wyjasnic
kwestie samego ,powolania” i tego, co przez nie
mozemy rozumiec¢. W najprostszym ujeciu bedzie to
pewna ogolna lub konkretna $ciezka, ktorg
wybieramy idgc przez zycie w doczesnosci. Moze to
by¢ roéwniez rozumiane jako pewien glos -
wezwanie do pojscia w kierunku, ktory przygotowat
dla nas Pan Bog. Osobiscie, preferuje rowniez
podejscie do powotania, ktore prezentuje w swoich
naukach i publikacjach ks. dr Marek Dziewiecki.
Wylaniajg sie z nich swoiste trzy stopnie powotania
cztowieka. Pierwszym jest powotanie do przyjecia
daru czlowieczenstwa, wyrazajagc wdziecznosc
Stworcy; drugim jest powotanie do swietosci, czyli
do bycia najpiekniejszg i najlepsza wersjg siebie;
z kolei trzecim jest konkretne powotanie, w ktorym
realizujemy bycie cztowiekiem i w ktéorym mamy

osiggngc swietos¢ — np. malzenstwo, kaptanstwo itp.

Widzimy zatem, ze na powolanie mozna spojrzec
zaréwno bardzo ogolnie i od podstaw, jak i mozna
upatrywa¢ w nim konkretnej i nierzadko scisle

spotecznie okreslonej drogi zycia.

Prawdziwym wyzwaniem wspolczesnosci jest
jednak nie samo rozumienie, czym jest powolanie,
ale odpowiedz na nie i odwazna jego realizacja.
Zdaje sie bowiem, ze nie tyle mamy dzis problem

rozumienia konkretnej Sciezki powolania, co jej



wyboru. Zyjemy w czasach, w ktérych znacznie
wygodniej jest odlozy¢ w czasie decyzje o wyborze
konkretnej sciezki zyciowej. Pozornie (spotecznie)
nie rodzi to bowiem znaczgcych, negatywnych
konsekwencji. Te pojawig sie bowiem dopiero
w dhuzszej perspektywie.

Brak odpowiedzi na wlasne powotanie zwykle moze
wynika¢ z leku przed podjeciem decyzji, ktore
wplyng na reszte naszego zycia. Wielu z nas brakuje
niestety odwagi wyboru zyciowej sciezki, do ktorej
wzywa nas Pan Bog. Szczegdlnie osoby miode
(a biorgc pod uwage zmiany spoteczne i dlugosc
zycia, mozemy tutaj mowi¢ o osobach nawet
trzydziestoparoletnich) odkladajg decyzje
o malzenstwie lub kaplanstwie tkwigc latami
W prozni niepewnosci. CzesS¢ osob boi sie¢ nawet
okresli¢ jednoznacznie, ze chce by¢ tzw. singlem
i realizowac dary i umiejetnosci, ktore otrzymali od
Pana Boga, w sposob inny niz malzenstwo albo
kaptanstwo lub zycie konsekrowane. Kazda decyzja
o realizacji ktoregos z powolan wymaga odwagi
i konsekwencji. Tego z kolei nie ulatwia wspotczesny
ksztalt  spoleczenstwa i model rozwoju
gospodarczego, w ktorym zyjemy, a ktory oparty jest



na zaspokajaniu przyziemnych przyjemnosci
i skupieniu na zewnetrznym aspekcie rozwoju
osoby. Wszystko to tylko wzmaga lek przed
wyborem powotlania, ktore moze pozbawic¢ nas

dotychczasowego, wygodnego stylu zycia.

Na koniecznos$¢ odwaznego wstuchiwania sie w glos
Bozy zwracali uwage chociazby kolejni z papiezy
w ostatnich dziesigecioleciach. Stynne ,Nie lekajcie
sie!” $w. Jana Pawla 11, czy tez jego ,List do mtodych”
dotyczg miedzy innymi wlasnie aspektu odwaznej
odpowiedzi i podjecia zyciowego powotania. O tej
sprawie, w jednej z pierwszych homilii swojego

pontyfikatu mowit rowniez papiez Leon XIV:

,Odwagi! Bexz leku! Jezus wielokrotnie mowi w
Ewangelii: ,Nie lekajcie sie.” Trzeba mie¢ odwage, aby
dawac swiadectwo — stowem, a przede wszystkim
gyciem: oddajqc 2ycie, stuzqc, czasem z wielkimi
ofiarami, by naprawde 2yc¢ tq misjg
Jakze wazne jest stuchanie! Jezus mowi: ,Moje owce
stuchajg mego gtosu.” I mysle, ze to bardzo wazne,
abysmy wszyscy coraz bardziej uczyli sie stuchac — by
wejs¢ w dialog. Przede wszystkim z Panem: zawsze

stuchac¢ Stowa Bozego”



Jesli zamkniemy sie na glos Bozy, to nie
podejmiemy sie odwaznego realizowania naszego
powotania. Jesli nie bedziemy gotowi na
poniesienie pewnej ofiary — chocby z naszego
wygodnego stylu zycia — to nie podejmiemy sie
realizacji powotania, ktore proponuje nam Pan Bog.
Warto tez zaznaczyc, ze Pan Bég przemawia do nas
rowniez poprzez nasze talenty, zdolnosci, ale
i stabosci, czy tez okolicznosci, w ktoérych sie
znalezlismy. Sg ludzie zdolni do matzenstwa, a sg
i tacy, ktorzy nie mogg waznie udzieli¢ sobie tego
sakramentu. Sg osoby, ktore beds nieztomnymi
kaptanami, a sg i tacy, ktorzy powinni jak
najszybciej zosta¢ usunieci z seminarium, zanim
jeszcze wejdg do stanu duchownego. Odwazny
wybor powolania to przede wszystkim szczere

spojrzenie na swoje zdolnosci i stabosci.

Warto rowniez zdac sobie sprawe z tego, ze odwazna
odpowiedz na glos swojego powolania, moze
oznacza¢ bycie w kontrze do tego, co doczesne

i sSwiatowe. Juz sw. Pawel w Liscie do Rzymian pisak:

,A zatem prosze was, bracia, przez mitosierdzie Boze,
abyscie dali ciata swoje na ofiare 2ywq, swietq, Bogu
przyjemng, jako wyraz waszej rozumnej stuzby Bozej.
Nie bierzcie wiec wzoru 2 tego swiata, lecz
przemieniajcie sie przez odnawianie umystu, abyscie
umieli rogpoznad, jaka jest wola Boza: co jest dobre,

co Bogu przyjemne i co doskonate.”



Zatem kroczenie po wlasciwych sciezkach naszego
zycia i dgzenie do najlepszych celow, moze niesc za
sobg pewng ofiare i poswiecenie. To z kolei rowniez
generuje pewien lek i nierzadko ucieczke przed

swoim powolaniem.

Wybor sposobu zycia i celow, do ktorych dgzymy tu
na ziemi powinien zawsze znajdowac¢ znaczgce
odniesienie do Zycia wiecznego. Z perspektywy
wiecznosci ma niebagatelne znaczenie to, gdzie
lokujemy nasze wysitki i gdzie upatrujemy celu
naszych dgzen. Sam Pan Jezus moéwi nam

w Ewangelii:

,Bo gdzie jest skarb wasz, tam bedzie i serce wasze.”

Oczywiscie nie chodzi tutaj o popadanie
w nadmierng skrupulatnos¢, jednak to, do czego tu
na ziemi dgzymy, co jest naszym marzeniem
i celem, musi by¢ przynajmniej na ogdélnym
poziomie badane pod kagtem zgodnosci z celem
ostatecznym, jakim jest zycie w wieczne]
szczesliwosci w niebie. Chec¢ zalozenia rodziny
i realizacja tego powotania jest pieknym celem
i zboznym osiggnieciem zyciowym. Rownoczesnie

jednak na drodze tego powotania mozemy popetnic



wiele bledow, pozornie chcgc to powolanie
wypelnia¢ jak najlepiej. Chociazby pragnienie
zapewnienia dobrostanu rodzinie moze np.
powodowac brak obecnosci ojca rodziny w domu,
poprzez popadniecie w pracoholizm. Gorliwa
realizacja  drogi  kaplanskiej lub  zycia
konsekrowanego, jesli tylko nie wejdzie na wlasciwe
tory, moze z kolei prowadzi¢ do rdéznorakich
patologii religijnosci, ktore moglismy obserwowac
w ostatnich latach, przyglagdajgc sie chociazby
suspendowanym  (lub  wprost = wydalonym
z kaplanstwa) ksiezom. Tak bardzo skupili sie na
swojej religijnosci, ze zaczeli by¢ slepi na cztowieka

i glos przetozonych (gtos Kosciota).

Widzimy zatem pewne bledne kolo, w ktorym tkwi
wielu milodych ludzi wspodlczesnie. Lek przed
naszymi stabosciami, ktore nie pozwolg nam byc¢
najlepszym mezem, zong, ojcem, matks, kaplanem,
siostrg zakonng, paralizuje jeszcze bardziej przed
decyzjg o wyborze ktorejs z tych sciezek zyciowych.
Tymczasem widzgc perspektywe zycia wiecznego
i zdajgc sobie sprawe z tego, ze tu na ziemi jestesmy
tylko pielgrzymami—i to po grzechu pierworodnym
—mozemy odwazniej podejs¢ do swojego powotania.
Nikt nie oczekuje (a przynajmniej nie powinien), ze
bedziemy doskonali i nie popelnimy w zZyciu

zadnych btedow. Nalezy jednak wymagac od siebie



samego i innych w naszym otoczeniu, ze zdecydujg
sie podjg¢ wyzwanie realizacji swojego powotania,
do ktéorego Pan Bog udzielit im wszelkich
potrzebnych daréw i umiejetnosci. Nie tkwijmy
w prozni. Dajmy sobie i innym szanse podjecia
odwaznej decyzji.



Papiez byt dzieckiem,

to i dziecko moze zostac papiezem

MItOSZ ZEMEA



zy mozna zapomniec¢, ze papiez byl kiedys
niemowleciem, uczyl sie mowic¢, chodzi¢, czytac
i pisac¢? Mysle, Zze mozna, a nawet jestem pewien, ze
wielu z nas rzadko o tym pamieta. Jak wyobrazic¢
sobie, ze ten dostojny czlowiek, pelen wiary,
o ktorym mowi caly swiat, kiedys byl taki jak my?
Nielatwo. A potrzeba tej swiadomosci, by po nim
przyszli kolejni.



W czwartkowe poludnie 3 lipca papiez Leon XIV
spotkal sie grupg dzieci i mlodziezy z okazji
corocznej akcji ,Lato Dzieci w Watykanie”. Widok
papieza otoczonego gromadg radosnych, ciekawych
wszystkiego dzieci od razu przypomniatl mi kultowe
juz nagranie z Janem Pawlem II uczestniczgcym
w specjalnym wydaniu programu ,Ziarno”, gdzie
odpowiada na rézne pytania dzieci. ,A czy papiez lubi
zu¢ gume Turbo?” - brzmialo pamietne pytanie
kilkuletniej dziewczynki. Naturalnosc i otwartosc
dziecka nigdy nie przestaje zaskakiwag, ale pytania

do Leona XIV poruszaly juz nieco bardziej istotne
kwestie.

Podczas spotkania z Leonem XIV jako pierwsza
mikrofon otrzymala Giulia, ktora zapytala Ojca
Swietego, czy jako maty chlopiec uczeszczal na Msze
swieta. Papiez odpowiedzial twierdzaco i dodal, ze na
Eucharystie chodzil w kazdg niedziele, razem ze
swoimi rodzicami. Wspomnial takze, ze od szostego
roku zycia byt ministrantem. Pomyslalem wtedy: ja
tez - nasze poczatki byly podobne, ale on zostal
papiezem, a ja pisze o nim teksty. Co prawda wiekowo
dzieli nas ponad czterdziesci lat, ale papiezem juz

raczej nie zostane.



Droga Leona XIV na tron Piotrowy rozpoczeta sie juz
w rodzinnym domu na przedmiesciach Chicago,
gdzie - jak wspomina jego brat - maty Bob bawit sie
w ksiedza, a za oltarz stuzyta mu deska do prasowania.
Juz woéwczas obecny papiez mial znac¢ wiele modlitw -
zarowno po angielsku, jak i po tacinie. Niemal
wszyscy W jego otoczeniu byli pewni: Robert zostanie
ksiedzem. Niektérzy mowili nawet, Ze papiezem - tak
brzmialy stowa sgsiadki rodziny Prevostow, ktore

teraz zyskaly miano proroctwa.

Jednak papiezem nie zostaje si¢ z dnia na dzien.
Czlowieczenstwo, charakter 1 wiara kazdego
z dotychczasowych papiezy ksztaltowalo sie przy nas.
I uwaga: ksztaltuje sie takze dzisiaj - nie wiemy
przeciez, czy to wlasnie nie sposrod naszych dzieci,
wnukow, rodzenstwa, Bog powota swojego wikariusza
na ziemi. Niemozliwe? Jeszcze trzy miesigce temu
eksperci wypowiadali sie jasno: papiez Amerykanin
to praktycznie niemozliwe. W 1978 roku s$wiat nie
mogl spodziewac sie¢ wyboru kardynala zza zelaznej
kurtyny. W obu przypadkach niemozliwe stalo sie
mozliwe. Zdaje sie wiec, ze kiedy czlowiek mowi
,niemozliwe”, wlagnie wtedy Duch Swiety émieje sie

najglosnie;j.



,2Stuzenie do Mszy bardzo mi sie podobalo, bo juz od
dziecka uczono mnie, ze Jezus jest zawsze blisko, ze
najlepszym przyjacielem jest zawsze On; i ze Msza to
sposob, aby spotkac tego przyjaciela, by¢ z Jezusem” -
opowiadal dzieciom papiez Leon XIV. 7 wrzesnia
w  Watykanie odbedzie sie kanonizacja
blogostawionych Carlo Acutisa i Pier Georgia
Frassatiego - dwojki mtodych chlopakow, ktorzy stali
sie przykladem dla tysiecy chrzescijan na calym
sSwiecie. Slowa papieza nasuwajg na mysl to, co
o Eucharystii mowil ten pierwszy, nazywajgc jg
,2autostradg do nieba”. Zaden z nich nie byt ogtoszony
swietym za zycia. Byli zwyklymi dzie¢mi
i nastolatkami, synami, wnukami, bra¢mi i kolegami.
Wyrozniato ich z pewnoscig wiele cech, ale nie byli
wolni od ludzkich stabosci. A jednak to w tej
normalnosci osiggneli swojg niezwyklosc i swietosc.
Jezeli zatem wsrod nas sg ludzie tacy jak Acutis czy
Frassati, to dlaczego sposrod nas nie mialtby wyjsc

przyszty papiez?

To piekna wizja moc kiedys powiedziec: znatem Ojca
Swietego, kiedy byl mtody; graliémy razem w pitke;
chodzilismy do tej samej szkoly; bylem jego -

sgsiadem, nauczycielem, katechetg. Szansa na takg



kolej losu jest prawdopodobnie mniejsza niz wygrana
miliona na loterii, ale pokusze sie o hipotetyczne
rozwazanie - co odpowiedzialbym na pytanie ,jaki
miates wplyw na to, kim jest nowy papiez?”. Wowczas
przysztoby mi zrobi¢ prosty rachunek sumienia -
jakim bylem: rodzicem, bratem, przyjacielem,
sgsiadem, nauczycielem czy kaplanem. A moze
swoim stowem lub czynem wyciggnatem go z kryzysu,
ktory pozwolil mu dzisiaj znalez¢ sie tam, gdzie jest

i by¢ tym, kim jest?

Nie bez powodu papiez Leon wspomnial, ze do
kosciotla prowadzili go rodzice. Gdyby nie ich
zaangazowanie moze $wiat nigdy nie ustyszalby
nazwiska Prevost. Duch Swiety ma pomyst dla
kazdego z nas, ale i na nas samych spoczywa
odpowiedzialnos$c¢ za przysztosc swiata. Jacy jestesmy
my, taki bedzie rowniez Kosciodt i czlowiek, ktory
stanie na jego czele. Piotr kazdych czaséw jest
i bedzie odbiciem sSrodowiska, z ktorego wyszedt

i ktore go uksztattowato.



Czy Jezus
naprawde uczy nas

e

Zrozumiec tk 14, 26.




Nie trzeba byc¢ bieglym znawcg jezyka angielskiego,
by rozpoznac jedng z najbardziej zapadajgcych w pamiec
fraz, ktora nierzadko pada w chwilach silnych emocji, gdy
brak innych stow: I hate you! — ,Nienawidze cie!”. Wydaje
sie, ze swg popularnos¢ zawdziecza ona w duzej mierze
filmowemu Anakinowi Skywalkerowi, tragicznemu
bohaterowi sagi Gwiezdne Wojny. Zestawmy te wypowiedz
z inng sceng — zgota odmienng w duchu — pochodzgcg
z kart Quo vadis Henryka Sienkiewicza. Ligia, zapytana
przez Akte, dlaczego nie pozwala sobie na nienawis¢
wobec Marka Winicjusza, odpowiada prosto, lecz
stanowczo: ,nie wolno mi go nienawidzi¢, bo jestem
chrzescijanky”. Zderzajg sie tu dwie postawy — jedna
przepelniona gniewem, druga zakorzeniona w Ewangelii.
Ktorg z nich powinnismy przyja¢ jako uczniowie
Chrystusa? Odpowiedz, jakiej udziela Ligia, zdaje sie byc¢
jednoznaczna: chrzescijanin nie ma prawa do nienawisci.
A jednak.. Slowa samego Jezusa zdajg sie niepokojgco
podwazac te oczywistosc: «Jesli kto przychodzi do Mnie,
a nie ma w nienawisci swego ojca i matki, Zony i dzieci, braci
i siostr, nadto i siebie samego, nie moze by¢ moim uczniem.
Czyzby Mistrz z Nazaretu rzeczywiscie domagat sie¢ od
swych uczniow nienawisci i to wobec tych, ktorych
kochamy najbardziej? Jesli wierzymy, ze Jego stowa sg
objawieniem — prawdg pochodzgcg od samego Boga — nie
mozemy ich poming¢ ani zlagodzi¢. Musimy raczej
zapytac¢: co znaczg w kontekscie calego Jego nauczania?

Jak rozumie¢ ten radykalny zwrot? Czy chodzi tu



o uczucie niecheci, odrzucenia, czy raczej o wewnetrzne
przewartosciowanie milosci -~ podporzgdkowanie
wszystkich wiezi i relacji jednej, absolutnej wiezi

z Bogiem?

Czytajgc ow werset, stajemy wobec konstrukcji
warunkowej, charakterystycznego ,jesli-to”, znanego
zaroéwno z logiki, jak i ze stylu nauczania rabinicznego.
Chrystus mowi: Jesli ktos przychodzi do Mnie i nie
nienawidzi (gr. pwoel, misein). Mamy tu wyraznie
zarysowany warunek, ktorego tres¢ skupia sie wokot
czasownika ,nienawidzic¢”. Jest on opatrzony szeregiem
dopelnien: ojciec, matka, zona, dzieci, bracia, siostry
i wienczony sformulowaniem a nadto i siebie samego. Ta
lista, ulozona w paralelnej konstrukcji skladniowe;j,
prowadzi nas od relacji zewnetrznych ku najbardziej
wewnetrznej, ku relacji z samym sobg. W tej gradacji
wyczuwa sie wzrost napiecia, ktére osigga szczyt
w stowach: i siebie samego, zdanie tym samym nabiera
charakteru emfatycznego. Wynik warunku podany jest
bez cienia zlagodzenia: nie moze by¢ moim uczniem.
Stwierdzenie to ma charakter absolutny i niepodlegajgcy
negocjacji. Odstania sie przed nami wybor: sg dwaj
,<Panowie”, ktorym mozna stuzy¢: z jednej strony Jezus,
z drugiej rodzina i wtasne ,ja”, pojmowane jako centrum
pragnien i wiezi. Kluczem do zrozumienia tej radykalne;j
wypowiedzi mogg byc¢ stowa Jezusa zapisane u s$w.
Mateusza: Nikt nie moze dwom panom stuzyc. Bo albo
jednego bedzie nienawidzit, a drugiego bedzie mitowat; albo

z jednym bedzie trzymat, a drugim wzgardzi. Nie mozecie



stuzyé Bogu i Mamonie (Ek 6,24). W obu miejscach mamy
do czynienia z analogiczng strukturg duchows,
z niemoznoscig dzielenia serca miedzy dwa bieguny:
Boga i to, co ludzkie, chocby najbardziej bliskie.
Nienawis¢ w tym kontekscie nie oznacza uczucia
niecheci, lecz akt radykalnego wyboru, oderwania,
dystansu wobec wszystkiego, co mogloby konkurowac
z absolutnym pierwszenstwem Boga. W podobnym duchu
brzmi inne zdanie z tej samej Ewangelii: Kto kocha ojca
lub matke bardziej nig Mnie, nie jest Mnie godzien. I kto
kocha syna lub corke bardziej niz Mnie, nie jest Mnie godzien
(Mt 10,37). Tu pojawia sie stowo ,bardziej”, ktore tagodzi
wyrazistosc¢ ,nienawisci”, ale w gruncie rzeczy wyraza te
samg prawde: mitos¢ do Boga nie znosi konkurencji.
I jeszcze jedno echo, tym razem ze Starego Przymierza.
W Piesni Mojzesza o kaplanach z pokolenia Lewiego
czytamy: O ojcu swym on mowi i o matce: «Ja ich nie
widziatem», nie zna jug swoich braci, nie chce rozpoznaé
swych dzieci. Tak stowa Twego strzegli, przymierze Twoje
zachowali (Pwt 33,9).

Wezytujgc sie w slowa Jezusa, dostrzegamy zaskakujgcg
teze: nie tylko inni, ojciec, matka, wspotmaltzonek, dzieci,
ale i ja sam mam zosta¢ objety tym dziwnym
przykazaniem nienawisci. Dlaczego mamy ,nienawidzic¢
samych siebie”? Czyz Ewangelia nie glosi szacunku dla
zycia, mitosci do siebie samego jako stworzenia Bozego?
Odpowiedz przychodzi z ust sw. Jana: Ten, kto kocha swoje
gycie, traci je, a kto nienawidzi swego gycia na tym swiecie,
zachowa je na gycie wieczne (J 12,25). Nie chodzi tu



o odrzucenie istnienia, lecz o wilasciwg hierarchie
warto$ci. Zycie, ktore skupia sie na sobie, kurczy sie
i przemija. Zycie oddane zyskuje wieczno$¢. Nienawisé,
o ktorej mowi Jezus, jest wyrazem dystansu wobec zycia
przezywanego wedlug miary swiata: z jego lekiem przed
cierpieniem,  obsesjg  kontroli, dgzeniem = do
samowystarczalnosci. Ten sam duch bije z wypowiedzi
sw. Pawla, utrwalonej przez sw. bukasza: Lecz ja zgota nie
cenie sobie Zycia, bylebym tylko dokonczyt biegu
i postugiwania, ktdre otrzymatem od Pana Jezusa: [bylebym]
dat swiadectwo o Ewangelii taski Bozej (Dz 20,24). Zycie tak
cenne, tak bronione zostaje tutaj oddane bez zastrzezen,
byle tylko wypeknilo sie powolanie. Nie chodzi
o lekkomyslnos$c¢ ani o pogarde, lecz o wolnosc: o zdolnos¢
oderwania si¢ od siebie, by stuzy¢ Temu, ktory daje zycie
prawdziwe. Wreszcie jako pieczec¢ tej prawdy, stowa
Apokalipsy: A oni zwyciezyli dzieki krwi Baranka i dzieki
stowu swojego swiadectwa i nie umitowali dusz swych - az
do smierci (Ap 12,11). Zwyciestwo dokonuje sie nie przez
site, lecz przez swiadectwo; nie przez zachowanie siebie,
lecz przez dar z siebie. Tych, ktorzy nie umitowali swojego
zycia bardziej niz Baranka, Pismo nazywa zwyciezcami.
Oto paradoks Ewangelii: tracgc zycie, zyskujemy je

naprawde.

Zatrzymajmy si¢ nad samym terminem ,nienawisc”.
W wersecie, ktory rozwazamy, uzyte zostalto greckie stowo
miseo (Mogw). Wspolczesne rozumienie tego wyrazenia
czesto ogranicza sie do wrogosci, agresji, uczucia

nacechowanego gniewem i przemocs. Jednak sens



biblijny tego stowa nie musi pokrywac sie z potocznym
znaczeniem. Nie chodzi tu o slepg nienawis¢ prowadzgcy
do krzywdy, lecz raczej o wybor, o dystans, o radykalne
odrzucenie tego, co sprzeczne z Bozym porzgdkiem.
Zupelnie innego stowa uzywa $w. Pawel, gdy w Liscie do
Galatow  wymienia  uczynki  ciala:  uprawianie
batwochwalstwa, czary, nienawisé (gr. EyOpon), spor, zawisc,
wzburzenie, niewtasciwa pogon za zaszczytami, niezgoda,
rogtamy (5,20). Tu ,nienawis¢” oznacza cos odrazajgcego,
wrogiego, destrukcyjnego, uczucie zrodzone z egoizmu
i skierowane przeciw drugiemu cztowiekowi. Tymczasem,
gdy Pismo Swiete moéwi, ze ,Bég nienawidzi”, nie odnosi
sie to do cztowieka jako osoby, lecz do grzechu, ktory go
niszczy. W tym sensie nienawis¢ Boga nie jest
przeciwienstwem mitosci, lecz jej owocem: to swieta
odraza wobec zla, ktéra wyplywa z miltosci do prawdy
i dobra. Dobrze ukazuje to prorok Jeremiasz w rozdziale
44.: Mimo ze posytatem do was nieustannie wszystkich
moich stug, prorokéw, by méwili: "Nie czyrncie przeciez tych
wstretnych rzeczy, ktorych nienawidze!" (w. 4). A zatem,
nienawis¢ w Biblii moze oznaczac radykalne odrzucenie,
wybor, nieche¢ do uczestnictwa w tym, co oddziela od
Boga. W sensie duchowym, to przeciwienstwo
przywigzania. Dlatego w Starym i Nowym Testamencie
stale powraca ostrzezenie przed tg nienawiscig, ktora
rodzi sie z gniewu, msciwosci i pragnienia zemsty, a wiec
tej, ktora niszczy relacje i prowadzi do krzywdy (por. Lb
35,20; Ps 109,5; Prz 10,12; Tt 3,3; 1 J 3,15). Tylko jedna forma
nienawisci jest dopuszczalna: Wy, ktdrzy mitujecie Pana,

miejcie w nienawisci zto! (Ps 97,10), a takze: Czyg nie mam



nienawidzic¢ tych, co nienawidzq Ciebie, Panie, i nie brzydzic¢
sie tymi, co przeciw Tobie powstajq? (Ps 139,21-22). Swiety
Jan w Apokalipsie pisze pochwalnie o wspodlnocie
chrzescijan, ktora zachowata czystos¢ wiary: Ale masz te
[zalete], 2e nienawidzisz czyndw nikolaitow [sekta
gnostycka, ktora glosita, ze mozna tgczyc chrzescijanstwo
ze swobodg obyczajow — AB], ktdrych to czyndw i Ja
nienawidze (Ap 2,6). Wreszcie, bardzo wymowny obraz
nienawisci wobec Boga odnajdujemy w Dekalogu: Nie
bedziesz oddawat im poktonu i nie bedziesz im stugyt,
poniewaz Ja Pan, twoj Bog, jestem Bogiem zazdrosnym, ktory
karze wystepek ojcow na synach do trzeciego i czwartego
pokolenia wzgledem tych, ktérzy Mnie nienawidzq (Wj 20,5;
por takze Ps 139,21; Rz 87). Ten, kto trwa uporczywie
w grzechu, kto sprzeciwia si¢ Bozej mitosci ,nienawidzi
Boga”. To nie Bdég odrzuca cztowieka, lecz czlowiek
wybiera droge sprzeczng z Bogiem. Nienawis¢ nie jest
zatem wylgcznie uczuciem, jest postawg serca, ktora

objawia sie w decyzji: ,komu stuze i kogo wybieram”.

Istnieje jeszcze inna, rownie wazna warstwa znaczeniowa
pojecia ,nienawi$¢” w Biblii. Niekiedy bowiem nie
oznacza ona rzeczywistej wrogosci, ale.. relatywnosc
mitosci. To znaczy: ,nienawidzi¢” moze znaczyc ,kochac
mniej”, nie obdarzy¢ pierwszenstwem, nie wybrac.
Zobaczmy przyklad z proroctwa Malachiasza: Czyz Ezaw
nie byt bratem Jakuba? - wyrocznia Pana - a Ja [jednak]
umitowatem Jakuba. Ezawa zas miatem w nienawisci
i oddatem gory jego na spustoszenie, a dobytek jego

szakalom pustyni. (M1 1,2-3). Nie chodzi tu o emocjonalng



wrogos¢ wobec Ezawa, lecz o akt wyboru. Bog postanowit
blogostawic¢ Jakuba, a nie jego brata. ,Nienawis¢” w tym
kontekscie oznacza raczej pozbawienie przywileju,
nieudzielenie blogostawienstwa niz aktywng niechec.
Podobne znaczenie pojawia sie w Ksiedze Powtdrzonego
Prawa: Jesli jaki mqz bedzie miat dwie zony, jedng kochang,
a drugq niekochang, i one urodzq mu syndw - kochana
i niekochana - a pierworodnym bedzie syn niekochanej (Pwt
21,15). W innych przekladach spotykamy tu slowa
,<kochana”i,znienawidzona”. Nie nalezy jednak rozumiec
tego w sensie emocjonalnego odrzucenia, lecz jako
roznice w stopniu uczucia, co dobrze ilustruje realia
patriarchalnego spoleczenstwa starotestamentowego.
W tym kontekscie ,nienawisc” jest sposobem wyrazenia,
ze ktos$ nie zajmuje miejsca uprzywilejowanego, ze zostat
przesuniety na drugi plan. Takie rozumienie ,nienawisci”,
jako wyraz wzglednego podporzgdkowania, jako jezyk
biblijnej hiperboli, jest kluczem do zrozumienia stow

Jezusa.

Polski zwrot ,mie¢ w nienawisci”, ktory pojawia sie
w naszych tlumaczeniach Biblii, jest probg uchwycenia
znaczeniowego napiecia obecnego w oryginalnym
greckim misein. To kompromis jezykowy, z jednej strony
zachowuje dostownos¢ greckiego brzmienia, z drugiej
zas, dzieki zastosowaniu formy ,miec¢ w..”, tagodzi jego
ostre, emocjonalnie nacechowane wydzwieki. Ten
archaizujgcy, niemal uroczysty sposob wyrazenia, choc
nieco odlegly od wspolczesnej polszczyzny, pozwala

unikng¢ gwattownego zderzenia z przykazaniem mitosci,



stanowigcym przeciez serce Ewangelii. Przez swojg forme
wprowadza dystans semantyczny, ktory nie niweluje
radykalizmu wypowiedzi Jezusa, ale nadaje mu glebie
i wlasciwy kontekst. W tym sensie ,mie¢ w nienawisci” nie
oznacza emocjonalnej niecheci, lecz duchowg wolnosc¢.
Wolnos¢ od absolutyzowania czegokolwiek, co mogtoby
zajg¢ w sercu miejsce Boga. To akt wewnetrznego
porzgdkowania relacji, nie ich zerwania, ale
podporzgdkowania najwyzszemu dobru. Nienawidzi¢ to
znaczy: nie uczynic¢ absolutem ani ojca, ani matki, ani
samego siebie. To znaczy: nie oddac serca nikomu tak, jak

nalezy je oddac tylko Temu, ktory jest zrodlem zycia.

Skoro wiemy, ze Jezus nie pozwala nienawidzi¢
kogokolwiek, werset ten nalezy odczytac¢ nie dostownie,
lecz jako przenosnig, jako obrazowe wezwanie do
przyjecia okreslonej postawy zyciowej. Chrystus nie
wzywa do uczucia wrogosci wobec bliskich, ale do
gotowosci oderwania sie od wszystkiego, co mogloby
oddziela¢ cztowieka od Niego. To nie emocja, lecz decyzja.
Nie gniew, lecz wybor. W tym s$wietle stowa Jezusa
oznaczajg: jesli ktos kocha ojca, matke, zone, dzieci, braci,
siostry —a nawet samego siebie — bardziej niz Mnie, nie jest
godzien bycia Moim uczniem. Uczniostwo kosztuje. Jest
wycenione nie teorig, lecz konkretem: relacjami, ktore
trzeba oddaé¢, wiezami, ktore trzeba poddac¢ probie,
a nieraz nawet — poswieci¢. Wybor Jezusa nie moze byc¢
jedng z wielu opcji. On musi byc¢ pierwszy. Zawsze. Nawet
sam Jezus nie uciekal przed radykalizmem. Jego mitosc

byla bezkompromisowa, a wymagania, ktore stawial, nie



przewidywaly ulg. Skoro wiec On sam — pelen szacunku
i czutosci wobec matki — nie wahat sie powiedzie¢: Ktoz
jest mojqg matkq i [ktdrzy sq] moimi braémi? (Mk 3,33), po
czym wskazal na tych, ktorzy peilnig wole Bozg, to czy

uczen miatby by¢ potraktowany inaczej?

Uczen to nie tylko ten, kto jest obecny, ale ten, kto sie uczy.
Nie wystarczy naleze¢ do wspolnoty, by by¢ uczniem.
Sama przynaleznos¢, pozbawiona zaangazowania,
pozostaje bierna — oparta na trwaniu, nie na wzrastaniu.
Uczen Chrystusa to ten, ktory przyjmuje Jego stowo do
wnetrza, zyje Nim, mysli Jego logika, kieruje sie Jego
nauczaniem. Co6z bowiem znaczy glosno deklarowac
swojg obecnos¢ we wspolnocie Kosciota, jesli zycie
rozmija sie z Ewangelig? Bycie we wspolnocie nie jest
jedynie statusem, jest poczatkiem odpowiedzi,
pierwszym krokiem w strone pelni, jakg stanowi
uczestnictwo w uczcie niebieskiej. Mozna by sgdzi¢, ze cel
chrzescijanskiego zycia znajduje sie wytgcznie ,po tamtej
stronie”. A jednak sam Chrystus powiedziatl, ze Krolestwo
juz sie zaczelo. Odtgd nasza wiecznos¢ trwa, cho¢ nie
w pelni, to realnie. Jest juz i jeszcze nie. Juz, bo jestesmy
zaproszeni, obdarowani, wezwani po imieniu. Jeszcze nie,
bo wcigz jesteSmy w drodze. Skoro wigec wiecznos$c sie
rozpoczeta, zostaliSmy powolani do zycia na miare
obywateli nieba. To znaczy $wiadomie, w prawdzie,
z poczuciem celu. Wiedzgc, gdzie jest nasza ojczyzna,
pielgrzymujemy do niej, podejmujgc codziennosc jak ci,

ktorzy wiedzg, kim sg: dziedzice.



Wezwanie Chrystusa jest jednoznaczne i bezwarunkowe.
W takim brzmieniu nie ma precedensu. Ani prorok, ani
apostol nie domagal sie od stuchacza absolutnego,
osobistego oddania. Gdyby nie to, kim byl Jezus, takie
zgdanie nalezaloby uznac¢ za bluzniercze. Oddanie,
o ktéorym moéwi, przypomina bowiem postawe czci, az po
granice uwielbienia. Takie posluszenstwo, jesli
skierowane ku komukolwiek innemu, byloby jawnym
batwochwalstwem. A jednak Jezus nie cofa swoich stow.
Domaga sie wszystkiego. W tym zgdaniu nie ma
przemocy, nie ma przymusu, nie ma strachu. Rozni sie
tym zasadniczo od wielkich imperiow, ktore przez wieki
budowano na sile, grozbie i leku przed utratg. Krélestwo
Boze powstaje na fundamencie mitosci i tylko dlatego ta
radykalnosc¢ nie jest tyranig, lecz wolnoscig. Jezus nie byl
kolejnym ziemskim krolem ani buntownikiem przeciw
porzgdkowi. Nie dgzyl do wladzy, nie powolywal armii.
Jego zgdanie catkowitego oddania nie wynikato z ambicji,
lecz z tozsamosci. Mogt zgdac¢ wszystkiego — poniewaz byt
wszystkim. Dlatego roznica miedzy mitoscig do Niego
a mitoscig do kogokolwiek innego musi byc¢ tak wielka,
jakby chodzito o mitos$¢ i nienawisc. Czy oznacza to, ze kto
wybiera Jezusa, musi zapomnie¢ o rodzicach, odrzucic¢
rodzine, przesta¢ dostrzegac¢ innych? Pozornie tak. Tak
tez sie czasem dzieje, gdy ktos mylnie rozumie
chrzescijanstwo jako droge odciecia sie od swiata. Takie
rozumienie jest jednak wypaczeniem. Jezus nie wzywa do
odrzucenia, ale do uporzgdkowania. Nie mowi: ,wyrzuc”,
lecz: ,nadaj miejsce”. Ojciec i matka nie zostajg

wykluczeni, lecz przestajg by¢ absolutem. Chrystus staje



sie centrum, ale nie po to, by reszte uniewaznic, lecz by jg
uswiecic. Zdarza sie, ze ktos, patrzgc na Jezusa, odrzuca
wszystko inne — nawet to, co dobre - tylko dlatego, ze ,nie
jest Jezusem”. Tymczasem prawdziwy uczen, ktory kocha
Mistrza, widzi w Nim najwyzszy punkt horyzontu. Punkt
swietlisty, ktory ogrzewa cale zycie, nadaje mu kierunek
i sens. Jak stonce, ktore choc nie jest kazdg rzeczg, daje
swiatlo wszystkim. Kto zyje w tym Swietle, nabiera sit.

Staje sie spokojniejszy, jasniejszy, bardziej ludzki.

Napelnieni obecnoscig Jezusa, zyjemy pelniej takze tu, na
ziemi. Nie mozna bowiem sgdzic, ze skoro celem naszego
zycia jest niebo, to doczesnosc¢ traci znaczenie. Gdyby tak
byto, nalezatoby zamkng¢ si¢ w domu, nic nie czynic, nie
spotyka¢ sie z nikim. A przeciez nie tak postepowali ci,
ktorych Kosciol uznaje za swietych. Ich zycie nie bylo
ucieczkg od s$wiata, lecz pelnym w nim zanurzeniem
uporzgdkowanym, przemienionym, ukierunkowanym ku
Bogu. To zycie, ktére mamy, nie jest przeszkoda, ale
darem, poletkiem, ktére zostalo nam powierzone. Mamy
je uprawiac, ksztaltowac siebie i innych, kochac, stuzyc,
by¢ obecni. To tutaj urzeczywistnia sie to, co na razie
pozostaje jeszcze w zasiegu nadziei. Uczniostwo nie
dzieje sie w prozni, lecz tam, gdzie zostaliSmy postani. Nie
tylko modlitwg oddajemy Bogu czes$¢. Modlitwa, choc¢
pierwsza, nie jest jedyng formg zycia w relacji z Bogiem.
Inne formy tej vrelacji wskazuje sam Jezus:
blogostawienstwa, czyny mitosierdzia, dobro¢ wobec
drugiego. Tam, gdzie czlowiek przebacza, karmi,

towarzyszy, tam Bog przyjmuje chwate. Uczen Jezusa nie



ucieka od swiata. Przeciwnie: jest w nim, ale nie nalezy do
niego. Jego stowa, czyny i postawa majg kierowac¢ ku
Temu, ktory jest pierwszy. A skoro jest pierwszy, to mitos¢
do Niego porzgdkuje wszystkie inne mitosci. Nie niszczy
ich, lecz ogarnia. W tym sensie ,nienawis¢” oznacza
mito$c¢ nizszego rzedu, podporzgdkowang. Taks, ktéra nie
rosci sobie prawa do panowania. Takg, ktéra pozwala byc¢
wiernym Bogu ponad wszystko. Jak w przypadku Lei,
ktora byla ,znienawidzona”, czyli mniej milowana (por.
Rdz 2931), czy lewitow, ktorzy jak mowi Ksiega
Powtorzonego Prawa ,nie znali swych braci”, poniewaz

wybrali wiernos¢ Bogu ponad wiezy krwi (por. Pwt 33,9).

W rozwazanym przez nas fragmencie Ewangelii, jak
i w paralelnym u $w. Mateusza (por. Mt 10,34-36),
Chrystus zapowiada, ze pojscie za Nim moze prowadzic
do napie¢, takze wewngtrz rodziny. Nie dlatego, ze sam
pragnie niezgody, lecz dlatego, ze prawda Ewangelii bywa
trudna. Staje naprzeciw przyzwyczajen, oczekiwan
i tradycji. Nie uniewaznia ich, ale wymaga rozeznania: co
w nich sluzy Bogu, a co przeszkadza. W wersji
Mateuszowej Jezus moéwi o mieczu, ktory niesie ze sobsg.
To obraz decyzji i rozdziatu. Nie chodzi tu o przemoc, ale
o wybor. Czy pozosta¢ przy dotychczasowych wiezach,
opiniach i lojalnosciach, czy tez opowiedzie¢ sie za
Chrystusem, nawet jesli oznacza to sprzeciw ze strony
najblizszych? W czasach Jezusa wyznanie, ze jest On
Mesjaszem, moglo oznacza¢ odrzucenie przez rodzine,
wykluczenie ze wspolnoty, utrate miejsca

w spoteczenstwie. Uczniowie musieli wybierac¢. A ich



wybor bywal postrzegany tak, jakby ,nienawidzili”,
w sensie biblijnym: jakby odwracali si¢ od rodziny, siebie
samych, dawnego zycia. Ale nie nienawisc¢ byla tu trescig
wyboru, lecz priorytet: wiernos¢ Jezusowi i troska
o zbawienie. Ten fragment wyznacza ramy, w jakich
chrzescijanstwo osadza wiezi rodzinne. Nie neguje ich
wartosci, ale tez ich nie absolutyzuje. Rodzina nie moze
zajmowac miejsca Boga. Wiezy krwi sg cenne, ale nie sg
najwyzsze. Najwyzsze jest to, co prowadzi do zycia

wiecznego. I tylko to zasluguje na pierwsze miejsce.

W swiecie rzymskim ojciec rodziny (lac. pater familias)
posiadal niemal nieograniczong wtadze nad domem.
Patria potestas oznaczata prawo decydowania o losie
dzieci, takze o ich zyciu i smierci. Ewangelia ukazuje
zupelnie inny porzgdek: kazdy cztowiek odpowiada przed
Bogiem indywidualnie. Nikt — nawet rodzic — nie ma
absolutnej wiladzy nad  drugim = czlowiekiem.
Chrzescijanstwo uczy szacunku i postuszenstwa wobec
rodzicéw, w duchu czwartego przykazania. Nie chodzi
jednak o slepg uleglos¢. Szacunek chrzescijanski nie
moze niszczy¢ wolno$ci ani sumienia. Rodzice nie sg
bogami. Cztowiek nalezy do Boga — i tylko Bogu winien
jest bezwarunkowe postuszenstwo. W niektorych
kulturach - choc¢by konfucjanskiej — czes¢ dla rodzicow
i przodkéw przybierala formy niemal boskiego kultu.
Chrzescijanstwo takiemu podejsciu sie sprzeciwia. Czci
nalezy sie jedynie Bogu. Szacunek dla rodzicow ma swoje
miejsce, ale nie jest wartoscig absolutng. Musi byc¢
podporzgdkowany mitosci do Stworcy. Chrystus



pokazuje, ze dzieci majg obowigzek troszczyc¢ sie o swoich
rodzicoéw, nie tylko stuchac¢ ich polecen, ale towarzyszyc
im w starosci, wspiera¢ w chorobie. Sam dal tego
przyklad, powierzajgc na krzyzu swojg Matke uczniowi.
A jednak, jesli rodzice stajg sie przeszkodg w drodze
wiary, jesli wymagajg tego, co sprzeczne z Ewangelig,
chrzescijanin musi dokona¢ wyboru. Wiernos¢ Jezusowi
staje sie wtedy pierwszym i nieuniknionym obowigzkiem.
Nawet jesli oznacza to niezrozumienie, sprzeciw,

a czasem roztam w rodzinie.

Jezus pragnie byc¢ dla nas wazniejszy niz ktokolwiek inny,
nawet rodzice, wspolmalzonek, dzieci czy rodzenstwo.
Nie dlatego, ze te relacje sg zle, lecz dlatego, ze Jego
mitos¢ je przewyzsza. Ona jest wieksza i bardziej
podstawowa niz wszystkie inne. Jest pierwsza
i najglebsza. To z niej wyplywajg wszystkie inne wiezi,
ktore uznajemy za swiete. To On jest zrodlem kazdej
mitosci, takze tej, ktorg otrzymujemy od rodzicow. Mitosc
malzenska, choc¢ bliska, jest tylko odbiciem Jego mitosci.
Wiez meza i zony, tak silna i intymna, nie siega tak
gleboko, jak Jego obecnos¢ w ludzkim sercu. Dzieci sg
darem i obietnicg. Ich zycie niesie przyszlos¢. Ale
Chrystus jest celem i spelnieniem tej przyszlosci. On nie
tylko towarzyszy, On jg wypelnia. Jego braterstwo nie
zawodzi. Jest jak starszy brat — wierny, niezawodny,
zawsze blisko. Nawet wtedy, gdy inni odejdg. Dlatego
Jezus ma prawo byc¢ pierwszy. Nie z racji swojej pozycji,
lecz z racji swojej mitosci. Bo nie ma innej, ktéra bylaby

wieksza. Zadna milo$é¢, choéby najczystsza, nie ogarnia



cztowieka tak jak Jego mitos¢. A jesli tak jest, to On

wlasnie zastuguje, by zajg¢ miejsce pierwsze.

Jezus w tym fragmencie nie wzywa do nienawisci wobec
ludzi. Gdyby tak bylo, przeczylby calemu swojemu
nauczaniu. Wzywa natomiast do radykalnego dystansu,
wobec tego, co choc¢ bliskie moze przeszkadza¢ w podjsciu
za Nim. Nie chodzi tu o emocje, lecz o postawe serca. Coz
moze byc¢ tak niebezpiecznego, by zaslugiwalo na tak
powazne okre$lenie jak ,nienawis¢”? Mozemy
przypuszczac¢, ze Jezus wskazuje tu na koniecznosc
odrzucenia wszystkich mitéw i iluzji, ktore czesto
przekazywane sg w rodzinie, Srodowisku, spoteczenstwie.
Slogany, ktére brzmig znajomo: ,Musisz walczy¢ o swoje,
inaczej przepadniesz. Trzeba by¢ sprytnym i ustawic sie
w zyciu. Najwazniejsze to, co powiedzg ludzie. Musisz cos
znaczyc¢. Nie mozna ufa¢ nikomu. Dobre stopnie i wyglad
to klucz do szczescia”. Wszystkie te hasta majg jedng
wspolng ceche: rodzg sie z leku i egoizmu. Jesli cztowiek
nie nauczy sie ich ,mie¢ w nienawisci”, to znaczy: jesli nie
uzna ich za falszywe przewodniki, nie bedzie mogt by¢
uczniem Jezusa. Uczniostwo wymaga nowej drogi.
Chrystus nie pozostawia watpliwosci: prowadzi do Ojca
przez dzieciece zaufanie, gotowos¢ do straty i pokore,
ktéra nie szuka siebie. Swiety Pawel znat te logike.
Wyrazil jg krotko, ale dobitnie: I owszem, nawet wszystko
uznaje za strate ze wzgledu na najwyzszq wartosé¢ poznania
Chrystusa Jezusa, Pana mojego (Flp 3,8). W tym jednym
zdaniu zawiera sie wszystko. Caly $wiat, z jego ,musisz”,
musi ustgpic¢ jednemu: ,musisz i$¢ za Jezusem”. A i$¢ za

Nim, to pelni¢ wole Ojca.



»I nawet swego zycia” (gr. €T te kai TV Joynv £écvtod).
Potrojna konstrukcja spojnika eti te kai nadaje
omawianemu zdaniu szczegolng intensywnosc. Mozna jg
oddac¢ parafrazg: ,nawet i takze, az do samego zycia”.
Wyrazenie to nie tylko wzmacnia stopniowanie wczesniej
wymienionych relacji, ojciec, matka, zona, dzieci, bracia,
siostry, ale prowadzi je ku punktowi kulminacyjnemu: do
zycia wlasnego, ktore czlowiek naturalnie ceni
najbardziej. Tego rodzaju zwrot nie jest przypadkowy.
Pojawia sie rowniez w Dziejach Apostolskich (por. Dz
21,28), potwierdzajgc, ze mamy do czynienia z typowym
semityzmem, przejetym do greki Nowego Testamentu
w celu nadania mocnego akcentu w strukturach
wyliczeniowych. Wspolny spojnik te wigze wszystkie
elementy listy w jedng cato$¢. Tworzy tym samym zwartg
,<wigzanke rzeczy do porzucenia”, dobr, ktéore mogg byc
cenne, ale jesli wchodzg w konflikt z Chrystusem, muszg
zostac¢ zlozone na ottarzu wiary i postuszenstwa. Nie sg
odrzucone same w sobie, lecz przestajg byc pierwsze. To,
co naturalne, zostaje podporzgdkowane temu, co
nadprzyrodzone. Taki porzgdek wyznacza logike
uczniostwa.

Zycie ziemskie jest jednym z najwiekszych darow, jakie
cztowiek otrzymat od Boga. Nic wiec dziwnego, ze chce je
chroni¢ i zachowac. Instynkt samozachowawczy nie jest
staboscig jest zdecydowanie czescig ludzkiej natury. To
wlasnie ten instynkt Szatan wystawil na probe, gdy
w Ksiedze Hioba powiedzial: Skora za skore. Wszystko, co
cztowiek posiada, odda za swoje zycie (Hi 2,4). W tym



zdaniu zawarta jest intuicja, ze granicg wiernosci moze
sta¢ sie moment, gdy cierpienie dotyka ciala i zagraza
samemu istnieniu. A jednak Hiob nie cofngl sie nawet
wtedy. W obliczu choroby, bolu i odrzucenia ze strony
najblizszych pozostal wierny. Powiedzial: Chocby mnie
zabit Wsgzechmocny - ufam, i drdg moich przed Nim chce
broni¢ (Hi 13,15). Hiob wiedzial, ze zycie fizyczne nie jest
warto$cig absolutng. Ze ponad nim stoi Bog. Jezus wzywa
swoich uczniow do tej samej logiki ale jeszcze glebie;.
W Ewangelii Lukasza mowi: Jesli kto przychodzi do Mnie,
a nie ma w nienawisci swego ojca i matki, Zony i dzieci, braci
i sidstr, a nawet wtasnego 2ycia, nie moze by¢ moim uczniem
(Ek 14,26). Stowa te brzmig twardo. Nie chodzi w nich
o odrzucenie zycia, ale o jego wlasciwe miejsce
w hierarchii. Chrystus musi by¢ pierwszy. Dlaczego? Bo
On nie tylko prowadzi do Zycia wiecznego, On jest Zyciem
(por.J 14,6). Ten, kto wierzy w Chrystusa, ma w sobie zycie,
ktérego $mier¢ fizyczna nie moze zniszczy¢. Zycie ciala
przemija, jest kruche i poddane cierpieniu. Zycie
w Chrystusie jest trwale, blogostawione i wieczne.
Chrzescijanin, ktéry ufa, wie, ze zycie doczesne, choc¢
cenne, nie jest dobrem ostatecznym. A jesli przyjdzie
wybiera¢ miedzy wiernoscig Chrystusowi a zachowaniem

zycia, wybiera wiernosc.

W historii Kosciota widzimy, jak stowa Jezusa
urzeczywistnilty sie w postawie meczennikow. Wielu
z nich wolalo odda¢ zycie niz zaprzec¢ si¢ wiary. Ich
$Smier¢ nie byla wyrazem pogardy dla zycia, ale

swiadectwem, ze prawdziwe zycie jest w Bogu. Smierc



stawala sie dla nich nie koncem, lecz przejsciem do peini
istnienia. Jezus nie wzywa do nienawisci w sensie
dostownym. Wzywa do zmiany perspektywy. Relacja
z Nim ma by¢ tak nadrzedna, ze wszystko inne, nawet
wiezy krwi, nawet instynkt samozachowawczy, musi
ustgpi¢ miejsca wiernosci Ewangelii. W tym kontekscie
warto raz jeszcze dostrzec site frazy eti te kai. Dziata ona
jak klamra zamykajgca. Wskazuje, ze ostatnig granicg
uczniostwa jest gotowos¢ oddania zycia. To punkt,
w ktorym wszystkie inne wartosci zostajg przekroczone.
Nie dlatego, ze sg zle, ale dlatego, ze nie sg ostateczne.
Meczenstwo nie jest celem samym w sobie. Kosciot od
poczgtku uczyl, ze nie nalezy go szukac¢. A jednak nie
wolno go unikag, jesli jedynym sposobem ocalenia zycia
bytoby zaparcie sie Pana. Jak pisat Tertulian: Semen est
sanguis Christianorum! - Krew meczennikow jest
zasiewem chrzescijan”. Meczenstwo staje sie wtedy
pieczecia, potwierdzeniem, ze mito$¢ do Chrystusa jest
wieksza niz mitos¢ do zycia. Tak rozumial to sw. Ignacy
Antiochenski. W drodze na smierc¢ pisal do wiernych
Rzymu: Pozwdlcie mi sie sta¢ pogzywieniem dla dzikich
zwierzqt, dzigki ktorym dojde do Boga. Jestem Bogq pszenicq.
Zostane starty zebami dzikich zwierzqt, aby sie stac¢ czystym
chlebem Chrystusa. Proscie za mng Chrystusa, abym za
sprawq owych zwierzqt stat sie gertwq ofiarng dla Boga?. To
swiadectwo dobrze oddaje sens stéw Jezusa. Zycie
fizyczne jest darem. Ale jeszcze wigkszym darem jest

zycie wieczne rodzgce si¢ z wiernosci Bogu az do konca.



Jezus nie pozostawia wagtpliwosci: bycie Jego uczniem
wymaga decyzji radykalnej: Kto nie nosi swego krzyza,
a idzie za Mng, ten nie moze by¢ moim uczniem (kk 14,27)
oraz nikt z was, kto nie wyrzeka sie wszystkiego, co posiada,
nie moze by¢ moim uczniem (kk 14,33). Te dwa warunki,
wpisane w nauczanie Chrystusa i towarzyszgce
rozwazaniom nad stowem o ,nienawisci”, ukazujg spojny
obraz uczniostwa. Uczen nie opiera swego zycia na
falszywych zabezpieczeniach. Nie buduje na wiezach
krwi, na dobrach materialnych ani na osobistej wygodzie.
Wszystko to moze byc¢ dobre, ale nie moze byc
fundamentem. kukaszowa Ewangelia streszcza to
z prostotg i mocg. Uczen Jezusa to ten, kto ma odwage
odrzucic falszywe ,musisz” swiata. To ten, kto niesie swoj
krzyz ufnie. To wreszcie ten, kto potrafi zrezygnowac
z tego, co przemija, aby uchwycic sie Tego, ktory daje Zycie

wieczne.

Przypisy:

[1] Tertulian, Apologeticum 50, 13; PL 1, s. 603.

[2] Ignacy Antiochenski, List do Rzymian, rozdz. 4, 1-2 i 6-7, za: LG,
t.1V,s. 1277-1278



W tym numerze SIEJMY wykorzystano czcionki
Lato, Bona Nova, Pdttawski Nowy oraz Brygada
1918 — tworcom fontow serdecznie dziekujemy.

Projekt oktadki: Piotr Ziemecki

Sktad: Piotr Ziemecki

Wszelkie prawa do tresci zamieszczonych
W niniejszym e-magazynie przystugujg Wydawcy
oraz poszczegolnym Autorom. Napisz do nas, jesli
chcesz je wykorzystac: siejmy.pl@gmail.com



